Kichos @ MODULE 3

INTRODUCTION AUX PERSPECTIVES AFRICANA
Delphine Abadie'

Ce texte propose une synthése des contributions qu'offrent les traditions de pensée africaines et afrodescen-
dantes aux discussions sur les conceptions philosophiques de I'étre humain. Ces trajectoires philosophiques
complexes issues de I'expérience d’étre une personne africaine ou afrodescendante sont habituellement
qualifiées d’«africana» en vertu de points communs que nous expliquerons plus loin. Nous nous attarderons,
dans un premier temps, a situer dans son contexte historique I'émergence d’'un ensemble de contributions
permettant de parler d’un véritable paradigme africana de la pensée philosophique sur 'humain (section 2).
Les originalités de cette approche seront ensuite mises en contraste avec quelques aspects déterminants
des compréhensions libérales (section 3).

La section 4 s'attardera a caractériser avec plus de précision les ressorts conceptuels, les prémisses, les
définitions, les notions opératoires, etc. de différentes interprétations de la condition humaine selon la
tradition africana. Nous définirons la philosophie africana, avant d'identifier deux péles de tension entre
lesquels elle oscille. Contrairement a la tradition européenne, qui renvoie a des idées, I'interprétation africana
de ce qui caractérise I'hnumain reléve de la maniere dont les personnes vivent leur existence. Cela veut dire
qu’elle écarte toute proposition abstraite sur les déterminants de I'humain pour lui préférer une description
et une analyse des événements et des actions de sujets concrets dans la vie telle qu'elle est vécue pour en
tirer des conclusions d’ordre philosophique. La solidarité noire ou africaine est fondée sur une expérience
commune de racisation et de déshumanisation subie durant plusieurs siécles. En réponse a cette violence
raciale dont les conséquences se font sentir sur plusieurs plans, la pensée africana s’inscrit dans la lignée
des théories critiques ayant pour vocation la reconquéte, par les Africains et les Noirs, de leur dignité.

Entre différentes contributions, on reconnaitra des affinités, mais également des divergences importantes :
c'est cette complexité qui nous intéressera tout au long du texte. En effet, la subjectivité collective noire ou
africaine ne va pas de soi. Les propositions de reconstruction d’'une humanité niée par 'humiliation raciale
ne sont pas univoques et varient selon les traditions de pensée. Deux grandes approches se dégagent de
cette analyse du sens a donner aux futurs de I'hnumanité noire selon qu'elles adoptent une lecture forte
de I'identité africaine ou qu'elles choisissent de proposer une lecture qui relativise I'identité et qui cultive,
volontairement une démarche de création de nouveaux récits. Nous verrons ces deux tendances dans

1 Professeure de philosophie africaine a I'Université Cheikh Anta Diop de Dakar (Sénégal).

CENTRE COLLEGIAL DE DEVELOPPEMENT
DE MATERIEL DIDACTIQUE www.ccdmd.qc.ca/fr



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

la section 5. QU'il s'agisse des définitions fortes ou ouvertes de I'humanité africaine et de la définition
libérale, nous verrons qu'il existe une variété de propositions qui font débat, comme c’est toujours le cas
en philosophie.

Enfin, la derniére section (6) s'attardera a démontrer la pertinence concréte des outils et des réflexions
ouvertes par la philosophie africana a partir de deux exemples d’actualité : la restitution du patrimoine
culturel africain et le déboulonnage des statues de certaines figures politiques de I'’époque coloniale.

1. Contextualisation sociohistorique

Les recherches archéologiques ayant démontré que les premiers ancétres des humains ont surgi du
continent africain, les conceptions africaines et afrodescendantes de I'étre humain — que I'on regroupe
sous le qualificatif «africana» (voir section 4) — sont incontestablement antérieures a I'époque moderne.
L'histoire intellectuelle écrite n'a toutefois conservé que trés peu de traces de ces origines anciennes.
Lorganisation de la philosophie africana en un corps cohérent de pensée est néanmoins habituellement
rattachée au siécle des Lumiéres, avec des auteurs comme Ottobah Cugoano, Olaudah Equiano ou Anton
Wilhelm Amo. Au 18¢ siécle, en effet, I'entreprise scientifique et politique de déshumanisation des Noirs
est a son comble, et c'est dans ce contexte que la pensée africana se développe comme une pensée de la
contestation en réponse a de multiples formes d’oppression.

En Europe, il est frappant de noter que c’est a la méme époque que les priorités philosophiques se recentrent
sur des enjeux tels que la nature humaine et ses caractéristiques, les finalités de I'étre humain, etc. et
supplantent celles sur la métaphysique et sur Dieu. Qu'est-ce que I'humain ? Qu'est-ce qui le distingue des
autres étres vivants? Quel critére permet d'établir sa valeur propre? Sa raison? Sa liberté? Sa morale?
Sommes-nous tous des égaux ? Méritons-nous tous le méme respect? etc. Ces interrogations classiques
de la philosophie libérale sont, a I'époque, inédites et marquent un tournant dans I'histoire de la pensée
européenne.

Pour le philosophe nigérian Emmanuel Chukwudi Eze (1999), ce n'est pas le fruit du hasard si ce recentrage
survient a ce moment précis de I'histoire intellectuelle. En effet, I'intensification, au courant des siecles
derniers, du commerce naval et des expéditions scientifiques sur d'autres continents donnent lieu a un
accroissement phénoménal des contacts entre des peuples humains jusqu’alors séparés par des distances
infranchissables. En particulier, l'intensification de la traite transatlantique d’Africains réduits en esclavage?
et I'établissement durable de colons sur des territoires conquis par la force dans les Amériques transforment
profondément la perception que les personnes européennes ont d’elles-mémes.

2 |l faut éviter de dire que des personnes africaines ont été des esclaves : il faut préférer dire qu'elles ont été réduites en
esclavage, puisque 'esclavage n'est pas un état naturel. C'est a l'issue d'un processus d'esclavagisation, qui commence par
la captivité et se renforce par différentes technigues d’humiliation, qu'elles ont perdu leur liberté et qu'elles sont devenues
esclaves.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 2



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

Pour comprendre d’ou proviennent les fondements de la pensée philosophique africana, il est nécessaire
de bien prendre la mesure de la brutalité exercée contre les populations autochtones des continents ou
s'établissent et commercent les Européens : guerres d’agression, enlevements et mises en captivité,
contamination bactériologique, perturbation volontaire des systemes politiques et juridiques ancestraux,
privation de statut civique et de liberté, imposition du travail forcé, mutilations, destruction concertée des
modeles de connaissances en vigueur, pillages des objets d'art ou de culte, etc.

Au 18¢ siécle, dans les colonies des Caraibes, et du sud des Etats-Unis particuliérement, le racisme qui
se matérialisait jusqu’a présent selon l'arbitraire des possesseurs d’'esclaves et des propriétaires terriens
devient de plus en plus codifié juridiquement. Partout en colonie se multiplient les «codes noirs», ces
collections de dispositions et de lois visant a limiter les droits des Noirs. Les Africains, les familles noires
réduites en esclavage, les métis, etc. deviennent des acteurs d'un systéme d’exploitation bien organisé au
sein duquel ils sont privés par les Blancs de leurs droits fondamentaux. Les esclaves sont, par exemple,
considérés comme des biens soumis au droit de propriété et dépouillés du droit de pratiquer leur religion
ou de se marier, leurs enfants sont considérés comme des possessions du maitre, etc. (Mbembe, 2013).

Les dernieres décennies du siecle sont particulierement explosives dans les colonies des Antilles frangaises.
Les esclaves se soulévent régulierement contre leur condition et contre leurs maitres, entrent en rébellion
et clament de plus en plus fort leur dignité. Sur I'ile de Saint-Domingue, Napoléon envoie ses troupes pour
mater la rébellion, mais elles sont défaites par I'armée indigene. Lile retrouve alors son nom autochtone
taino d'origine : Ayiti (Haiti). Injustement négligée dans I'histoire officielle de la modernité, la signification
philosophique de la révolution haitienne de 1804 est pourtant déterminante sur plusieurs plans.

D’abord, il s’agit de la premiére révolte d’esclaves victorieuse de I'époque moderne.
De ce fait, Haiti devient la premiére République indépendante noire au monde.

La Déclaration d’'indépendance haitienne est la seule constitution moderne a prévoir une égalité
citoyenne réelle de tous et toutes, sans égard a la couleur de peau, se distinguant ainsi des décla-
rations des droits de la personne issues des révolutions frangaise et américaine (Hurbon, 2007).
A la méme époque, la France exclut de la citoyenneté les femmes et les sujets de ses colonies.
Les Noirs, les femmes et les Autochtones sont également écartés du contrat social américain.

C'est également la révolution haitienne qui donne I'impulsion aux interdictions de la traite puis,
progressivement, a I'abolition de I'esclavage dans les années qui suivent (Mbembe, 2013).

La révolution haitienne a également pour effet de déplacer vers I'Afrique les volontés expansionnistes
des puissances d’Europe. Se livrant a une féroce compétition commerciale devant 'augmentation
de la demande de certains biens de consommation produits exclusivement en colonie (le sucre, le
caoutchouc, le coton, le thé, etc.), les nations européennes, qui s'en étaient tenues jusqu’alors au
littoral africain, intensifient leur prédation sur les terres intérieures du continent africain.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 3



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

En 1884-1885, dans le cadre de la conférence de Berlin, les nations impériales se distribuent entre elles des
zones d'influence sur la superficie de tout un continent. En délimitant des frontiéres a la régle, sur une carte
ou est imaginée une Afrique que les Européens ont a peine explorée, les populations africaines locales se
voient, d’'un coup de crayon, soumises a un gouvernant, a des coutumes, a une langue, a un systeme religieux
et éducatif, etc. d'un continent dont elles n'ont jamais entendu parler, sans étre consultées. Plusieurs clans
et familles se voient durablement séparés par ces frontiéres artificielles. Si les populations colonisées ont
toujours résisté a leur soumission, il faudra attendre le milieu du 20° siécle pour que la plupart des pays
africains conquierent, a leur tour, une indépendance formelle, en contrepartie de laquelle les colonisateurs ont
obtenu le maintien des frontieres établies lors de la colonisation, qui ne correspondent pas a la complexité
des réalités culturelles ancrées depuis des millénaires sur le plus vieux continent du monde.

2. Relation aux conceptions libérales de ’lhumain

Si elles ont des histoires différentes selon leur pays et selon les déplacements volontaires ou forcés de
leurs ancétres dans le monde, les personnes africaines du continent et afrodescendantes partagent une
histoire commune qui est celle d’avoir été, pendant des siécles, considérées par les Blancs comme des
étres inférieurs, voire extérieurs a I'humanité. A partir du 18¢ siécle, la science entreprend de compiler, de
nommer, de définir, de classifier scientifiquement toutes les entités vivantes, y compris les étres humains,
dans le cadre d'un projet encyclopédique complexe. C'est dans ce contexte qu'émergent les premiéres
théorisations de I'existence de différentes races présentées comme des groupements biologiques distincts;
les Noirs y sont généralement indexés au bas de I'échelle du progrés humain (Bessone, 2013).

Tandis qU'ils élaborent les fondements doctrinaires du libéralisme, de nombreux philosophes (Kant, Hume,
Montesquieu, Locke, etc.) participent également aux débats sur la question raciale. La fagon de faire de
I'histoire de la philosophie n’en rend pas souvent compte, mais Eze (1997, p.7) fait remarquer 'émergence
d’'un «vocabulaire identifiable, scientifique et philosophique : “race”, “progres”, “civilisation”, “sauvagerie”,
“nature”[..], etc. Ce vocabulaire appartient, mais aussi révéle un monde plus large de catégories analytiques

qui existent, tel un univers de discours, une vision du monde des intellectuels ».

Il est donc primordial de reconnaitre qu’en analysant certaines facettes absentes du travail d'auteurs
classiques, la philosophie africana a le potentiel de transformer radicalement des interprétations que nous
tenons pour évidentes. C'est aussi pourquoi elle partage, pour une grande part, I'appareil conceptuel des
autres traditions philosophiques, méme si certaines notions sont caractéristiques (race, ubuntu, ethnophi-
losophie, unanimisme, etc.).

Prenons I'exemple des conceptions libérales de I'humain. Toutes abordent la liberté comme un attribut
cardinal de la définition de 'humain. Or, certaines expériences contemporaines aux écrits de leurs auteurs
se heurtent d'emblée a ce postulat initial du libéralisme : I'esclave ou le colonisé, par définition, ne possede
pas ce privilege de disposer librement de sa vie.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 4



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

La conception libérale de I'hnumain congoit la liberté en plusieurs sens : I'individu posséde intrinséquement
le droit de vivre, de poursuivre ses propres objectifs, de s'associer avec d’autres personnes dans un but
commun, de s’exprimer librement, d'échanger ou de posséder des biens, etc. Cette liberté est justifiée par
I'autonomie de I'individu, c’est-a-dire par sa capacité a utiliser sa propre raison pour en tirer des lois et des
principes qui orienteront son comportement et ses actions. Pour cette raison, toutes les personnes doivent
étre reconnues par les autres comme étant I'objet d'un respect moral, égal pour tous. Le libéralisme soutient
donc une vision universaliste, valable pour tout le monde, de ses conclusions.

Pour Kant par exemple, I'autonomie n’est pas le signe distinctif de la condition humaine en général, mais
plutot celui du passage a la maturité (Ajari, 2019). Tandis que le bébé a besoin, aprés sa naissance, d'étre
nourri, soigné, aimé, et guidé dans ses actions afin de survivre et de bien se développer, I'adulte autonome
est, au contraire, celui qui a réussi a se défaire de toutes ses dépendances. La sortie de I'état de minorité
de I'enfance exige donc de chacun qu'il apprenne a penser par et pour soi-méme, et non pas seulement en
fonction des coutumes, des traditions ou des valeurs socialement en vogue. Seul celui qui ne se plie qu'a
I'autorité de sa propre raison est autonome. En somme, la valeur inestimable de la personne humaine réside
dans cette capacité a guider son action en fonction des enseignements de sa raison.

C'est dans la raison que se logerait en effet une série de lois morales qui ne dépendent pas du lieu ou des
conditions historiques ou se déploie I'existence humaine. Ces lois sont fixées dans I'absolu et valables
universellement, au méme titre que les lois physiques invariables telles que la gravité, la température
d'ébullition de I'eau, etc. A la source de toutes les lois de la raison se trouve le principe de non-contradiction :
on ne peut pas vouloir une chose et son contraire. Par exemple, lorsque le voleur vole le bien d’autrui, il
cherche a s’approprier ce bien, a faire en sorte qu'il devienne le sien. Mais en le volant, il nie I'idée méme
gu’un bien puisse étre la propriété d’'une personne en particulier. Pourtant, il cherche a devenir cette personne
particuliére qui en est le propriétaire. Le comportement du voleur est donc contradictoire, dans la mesure
ou il reconnait la valeur de la propriété (puisqu’il veut étre celui qui possede ce quelque chose qu'il vole),
mais ne reconnait pas la propriété sur le bien du véritable propriétaire de la chose en question. C'est parce
que son comportement contrevient au principe de non-contradiction que I'action de voler est immorale.

Comme l'ont montré les recherches récentes sur certains de ses textes oubliés, Kant a par ailleurs élaboré
en paralléle de sa philosophie pratique une véritable théorie sur I'infériorité raciale®. Kant explique I'existence
de races inférieures par I'argument de la dégénérescence d’une race originelle, de couleur blanche. Les
frontiéres entre chaque race sont identifiables grace a la physionomie des personnes, la peau fonctionnant
comme un reflet des capacités cognitives et de tempéraments stéréotypés.

Or, pour Kant, la capacité principale dont la «dégénérescence » a privé les races non blanches est celle de
I'usage autonome de la raison afin de se perfectionner moralement. Comme les caractéristiques raciales
sont considérées comme héréditaires, c'est-a-dire irréversibles, Kant présume donc, au mieux, que les

3 Onpenseauxtravaux de Eze (1997), Charles W. Mills (1997,2005, 2014), Tsenay Serequeberhan (1996, 1997), Robert Bernasconi
(2002, 2011), Mark Larrimore (1999)

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 5



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

races inférieures sont dépendantes des Blancs pour se perfectionner. Cela signifie que, des le départ,
les non-Européens ne partagent pas les attributs fondamentaux de I'étre humain, autrement dit, que
I'universalisme des prémisses de liberté et de I'autonomie de la raison n’est applicable qu’aux humains (de
sexe masculin) blancs. De nombreux auteurs* partagent cette interprétation sur laquelle se base Kant pour
émettre des hypothéses initiales sur les différences naturelles entre les races et conclure a une inégalité
constitutive fondamentale au sein de I'humanité.

Les fondements des théories raciales comme celle de Kant se sont transformés avec le temps, mais
davantage en apparence qu’en substance. Ainsi, des sciences sociales comme l'anthropologie ou I'ethnologie
ont produit de nouvelles théories pour justifier I'expansion de la colonisation européenne en Afrique au
20¢ siecle.

L'ethnologue Lucien Lévy-Bruhl (1923), par exemple, offre une lecture évolutionniste des sociétés non
européennes, qu'il classe sur une échelle du progres selon leur stade de développement intellectuel. Les us et
coutumes, les croyances et les habitudes des peuples qu'il étudie sont regroupés selon qu'ils appartiennent
a un stade primitif ou évolué du développement culturel, sujet a amélioration. Chez Lévy-Bruhl, c’'est
indiscutablement la culture occidentale qui est placée au zénith de I'évolution humaine : elle sert toujours
d’'unique critere a partir duquel évaluer les autres. La correspondance d’une culture avec les finalités et les
orientations que se sont données les Occidentaux pour eux-mémes est posée d’emblée comme un universel
a atteindre, le paroxysme du progrés. Comme chez Kant, la mentalité prélogique attribuée par Lévy-Bruhl
aux «primitifs » est censée se caractériser par une indifférence au principe kantien de non-contradiction.

Pour Kant, un esclave qui se souléverait contre son maitre enfreindrait le principe de non-contradiction
puisqu'’il a, selon lui, besoin de son maitre blanc pour s’élever moralement. Un soulévement d’esclaves va
contre leurs intéréts. Une approche africana de la liberté défendrait I'inverse, en expliquant la rationalité
d’'un comportement que Kant jugerait comme contradictoire. Paul Gilroy (2017) présente I'exemple d’'une
esclave en fuite, Margaret Garner, qui, une fois recapturée, préfere tuer sa fille de ses propres mains
plutét que de la vouer a une destinée de servitude. Ainsi, plusieurs auteurs insistent sur la préférence de
la mort a la perpétuation de la condition de privation de liberté et cette affirmation de «la mort plutét que
I'esclavage — apporte une contribution [..] sur la nature de la liberté elle-méme» (p. 132). En partant de
I'expérience concréte de l'injustice raciale, la philosophie africana tire des apprentissages sur ce que cela
signifie pour I'idée de «liberté »; en partant des idées pour les appliquer a la vie, I'approche libérale emprunte
la démarche inverse.

4 Voir note 3.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 6



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

3. Caractérisation de la conception africana de I’étre humain

La conception africana de I'étre humain se décline en deux filiations se nourrissant I'une et l'autre. Elle se
présente, d’'une part, comme une réponse a cette violence pluridimensionnelle qu’a Iégitimé un ensemble de
connaissances scientifiques et de pratiques sociales en Occident. D’autre part, elle s'est construite a partir des
résiliences et de l'inventivité culturelle africaine. Malgré des différences de traitement selon les traditions, la
philosophie africana témoigne d'une forte cohérence entre des travaux préoccupés par plusieurs interrogations
similaires sur le vécu des personnes noires dans I'histoire, les efforts de déshumanisation menés contre elles,
leurs stratégies de survie, leurs luttes pour I'émancipation et les nombreux défis auxquels elles font toujours
face. La philosophie africana se rallie autour d’'un ensemble d’interrogations qui caractérise une conception
particuliere de I'étre humain suffisamment cohérente et distincte d’autres conceptions philosophiques
classiques pour étre présentée comme commune. Cette unité fait I'objet de la présente section 4.

Toutefois, a I'intérieur d'un ensemble de déterminations communes formant une conception africana unifiée,
s'observe une oscillation entre deux poéles, selon la profondeur et le poids que les auteurs accordent a la
domination esclavagiste/colonialiste et a sa persistance dans le présent et I'avenir. On les présentera dans la
section 5 comme, respectivement, I'«<interprétation forte » et I'«interprétation ouverte » de I'humanité africaine.

3.1. Définir la philosophie africana

La notion de philosophie africana® a été élaborée par Lucius Outlaw (2017) dans un effort d'organisation de
ce tres vaste ensemble de contributions philosophiques apportées par des intellectuels de la diaspora, des
afrodescendants, des africanistes et des Africains résidant sur le continent. On désigne par «diaspora afri-
caine» les populations noires dispersées dans le monde. Elles sont composées, d'une part, des descendants
d’Africains capturés, mis en esclavage et déportés de force entre les 15¢ et 19 siécles et, d'autre part, des
Africains ayant librement émigré et de leurs descendants. C'est en Amérique que les « Afrodescendants »
(ou personnes d’ascendance africaine) issus de cette déportation de masse sont les plus nombreux, soit dans
les Caraibes, aux Etats-Unis, au Canada, et en Amérique centrale et du Sud. On estime a plusieurs millions
le nombre de victimes de ce commerce qu'on appelle la traite atlantique. Les «africanistes » sont, quant a
eux, des chercheur.euse.s qui se spécialisent dans I'étude des enjeux relatifs au continent ou a I'expérience
des Africains, qu'ils le soient eux— et elles-mémes ou pas. Il existe plusieurs définitions de la philosophie
africaine, témoignant ainsi des débats qui animent la discipline. Parce qu’elle est assez minimaliste pour
englober différentes positions, on retiendra celle qu'offre Fabien Eboussi Boulaga (2013) :

5 Certains auteurs traduisent le concept d'«africana» par «africain de la diaspora » tandis que d'autres utilisent simplement
«africain». Enregard des usages reconnus de la discipline de la «philosophie africaine », I'utilisation indistincte de «africain »
et «africana» semble erronée puisqu'elle a tendance a prescrire des orientations et a exagérer la cohésion entre des écoles
qui ont des cceurs de références distincts et qui ont emprunté des directions différentes. Comme nous le verrons plus loin,
la généalogie de la diaspora et les orientations qu'a empruntées la philosophie africana se distinguent a certains égards de
la philosophie africaine, une discipline dont la désignation fut aussi tres longtemps discutée entre philosophes du continent.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 7



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

cette sorte de recherche collective par les individus situés a peu prées de la méme fagon
dans I'histoire. Une histoire qu'ils peuvent vivre de plusieurs maniéres. Une histoire de la
défaite, de la soumission, de l'oppression et qui appelle la libération. Ou d’une histoire
d’'un grand oubli, d’'une grande parenthese de leur propre histoire, et qui exige d’eux qu'ils
renouent non pas avec le passé, mais avec ces actes par lesquels 'hnomme se situe comme
humain et se maintient comme humain a travers I'histoire (p. 126).

3.2. Une humanité «vue d’en bas»

Du point de vue de la philosophie africana, une définition adaptée de I'étre humain doit nécessairement
prendre pour point de départ I'existence d’expériences concretes, sociales et historiques pour parler d'une
condition humaine commune. A titre de comparaison, rappelons-nous que les conceptions libérales s'ap-
puient sur le postulat selon lequel les étres humains sont intrinséquement libres et qu’a ce titre, ils sont
titulaires de différents droits fondamentaux. Chez Kant, cette liberté oriente les actions en fonction des
principes renfermés dans la raison humaine, c’est-a-dire en concordance avec des lois universelles valides
peu importe le contexte.

Cette caractérisation formelle de I'humain ne permet pas de comprendre pourquoi des esclaves pourraient
préférer la mort a la servitude. Autrement dit, dans un monde raciste, les lois de la raison ne sont pas les
mémes pour tous. La volonté d’'un esclave «de se servir de ses propres ongles pour se trancher la gorge
était une réponse tout a fait rationnelle a 'embarquement sur un navire négrier» (Ajari, 2019, p. 52), tandis
que celle de l'esclavagiste est, dans la méme situation, d’éviter a tout prix la mort de son esclave pour ne
pas perdre son investissement. On voit donc que la situation réelle depuis laquelle on parle importe pour
poser un jugement sur ce qui est rationnel.

La vision libérale ne repose pas sciemment sur une série de présupposés quant a la normalité des conditions
d’épanouissement d'une vie digne. Concretement, ces présupposés n‘ont jamais concerné qu’une toute petite
portion privilégiée de 'hnumanité— européenne, blanche, de sexe masculin, de classes sociales favorisées.
L'histoire concrete des Africains et des Afrodescendants nous enseigne, au contraire, que la condition noire
est surexposée, depuis plusieurs siecles, a des circonstances que la description libérale considere comme
une anomalie : la menace permanente sur sa vie, la violence institutionnalisée, I'arbitraire de la répression, la
privation structurelle du droit a prendre des décisions pour soi-méme, etc. La vie des Noirs et des Africains,
malgré gu’ils ont été dépeints et traités comme s'ils ne faisaient pas partie de I'humanité a travers I'histoire,
témoigne de leur incroyable résilience et de leur humanité. Pourtant, les théorisations dominantes ne sont
toujours pas outillées pour en rendre compte.

L'absence de prise en compte des conditions empiriques de I'existence n'est pas qu’'un simple probléeme de
méthode de I'approche libérale. A partir d'une expérience particuliére qui est rendue invisible par le choix d’'une
méthode désincarnée, ces modeles philosophiques généralisent a I'ensemble de 'humanité les exigences
gu’un groupe culturel s'est donné pour lui-méme. Par conséquent, la prétention universelle des conceptions
gue ce groupe propose est exagérée. Lapproche africana permet de pointer du doigt cette inconsistance.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 8



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

Cela n'équivaut pas a dire que la conception africana de I'humain est relativiste ou qu’elle défende I'idée
que tous les humains de la planéte ne partagent pas la méme humanité. Elle sous-tend, au contraire, qu'il
nous est impossible d'appréhender correctement la spécificité de la dignité de tous les étres humains a
partir seulement d'une image désincarnée de ce qu'il est, comme le font la plupart des anthropologies
philosophiques. Souleymane Bachir Diagne (2018) invite, par exemple, a compliquer I'universel. Comment?
En établissant clairement la distinction entre I'idée d’«universel », c’est-a-dire I'hnumanité; et '« universalisme »
transcendant des Lumiéres qui a cheminé jusqu’a nous et au nom duquel le reste de 'humanité a été assujetti.
«On parlera d'universalisme pour marquer la position de celui qui déclare universelle sa propre particularité
en disant : “J'ai la particularité d'étre universel”» (pp. 68-69). Cet universalisme prétentieux (ou «universel
de surplomb ») qui regarde d’en haut toutes les autres maniéres d'étre au monde s’oppose a un «universel
latéral »® qui, au contraire, exige de s'installer dans le concret de la vie afin de construire un monde commun
tissé a partir de I'infinité des enracinements culturels du monde (Ndoye, 2017).

La conception africana de I'étre humain ne rejette pas le principe d’'une universalité de la condition humaine,
mais en conteste le contenu spécifique qui est proposé par les approches traditionnelles de la philosophie
occidentale, sans considération pour la vie concréte de toutes les personnes concernées.

3.3. L'épreuve du racisme et de la racisation

Qu’elles accordent ou non une place centrale a la domination raciale dans la définition de I'identité noire/
africaine contemporaine, les propositions africana de I'étre humain partagent toutes une conscience
aigiie des épreuves que le racisme fait subir aux Noirs et aux Africains : le procédé par lequel ils ont été et
continuent d'étre assignés, au 21¢ siecle, sans jamais avoir été consultés, a une catégorie sociale est une
expérience qu'ils ont en commun. On appelle «racisation» la résultante de ces mécanismes sociaux de
déshumanisation et d’assignation définitive (on parle d’«essentialisation ») de personnes ou de groupes a
des races définies, de I'extérieur, par des comportements stéréotypés. Ces réflexes de pensée nous sont
inculqués dés le plus jeune age, sans que nous en soyons conscients (Guillaumin, 1972).

3.4. Lareconquéte d’une dignité

Logiquement, la réflexion africana sur la conception de 'humain a donc en son cceur la reconquéte de
sa dignité humaine. Lidentité africana se construit souvent sur les sentiments de perte et d’aliénation
provoqués par pres de cing siecles de domination. Les souvenirs liés a I'arrachement a la terre natale, aux
multiples déracinements, a l'interdiction des cultes religieux ou de I'utilisation des langues africaines, a
la destruction des savoirs locaux et des systemes politiques et juridiques, a la déclaration d'infériorité et

6 Les expressions «universel de surplomb» et «universel latéral» sont respectivement d'Emmanuel Levinas et de
Maurice Merleau-Ponty. Ces philosophes ont débattu sur la signification philosophique des aspirations a I'indépendance
des pays colonisés.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 9



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

aux conséquences funestes de ces siecles de déprédation et de racisme contemporain restent toujours
vifs. A cet écartélement ressenti avec les origines, les auteurs répondent par des systématisations, des
conceptualisations, des méthodologies et des propositions qui réhabilitent durablement leur humanité.

Lhumain est un animal raisonnable, et la philosophie (comme activité de la raison) s’'est toujours réclamée
universelle. La preuve de sa capacité a faire de la philosophie occupe donc une place de choix dans le projet
de reconquéte de la dignité de la pensée africana. Mais il est plus simple de proclamer la nécessité de se
réapproprier un droit a la philosophie que de déployer concretement un projet qui refléterait la dignité des
vies noires, tout en reconnaissant que c’est aussi le discours philosophique qui est responsable du racisme.

En effet, la discipline de la philosophie est arrivée en Afrique par le biais du systéme éducatif colonial. Se
former aux grandes écoles de la tradition de pensée occidentale, a ses auteurs classiques et a sa maniere
de formuler des problémes, de penser par concepts, etc. a donc d'abord été une sorte de chemin initiatique
pour atteindre la méme érudition que les colonisateurs. La «philosophie (...) apparait comme l'allégorie de la
puissance du vainqueur, ou plus simplement comme un des facteurs de sa supériorité, dont est dépourvu
le vaincu, dont I'absence fait qu'il est un autre homme » (Eboussi Boulaga, 1977, p. 16).

Au fil des années, le philosophe africain veut prouver l'originalité philosophique issue de sa propre culture.
Selon Eboussi Boulaga, les premiéres philosophies africaines remplissent ce besoin-/a, celui d’étre reconnu
par le maitre colonial. C'est au colon gqu’elles s'adressent. |l n‘est donc pas suffisant que le philosophe
africain réclame sa philosophie : il doit également, au préalable, déconstruire ce qui le pousse a désirer
correspondre aux criteres du maitre. «Une “philosophie” qui ne sait d’ou elle parle ni a qui, outre qu’elle est
opaque a elle-méme, fait le jeu de I'arbitraire, de la déraison» (p. 23).

3.5. Les conditions d’une philosophie réellement africaine

Le projet philosophique de dépassement des stigmates, Eboussi Boulaga I'appelle le « projet du Muntu », ntu
étant la racine commune de plusieurs langues africaines pour dire «humain ». Ce projet du Muntu (autrement
dit, une conception africaine de I'hnumain) doit remplir trois conditions :

proposer une réflexion qui participe a ce que les Africains recouvrent leur dignité;
exclure la violence, qu'elle soit induite par la racisation ou par d’autres dynamiques;

reconnaitre la variabilité des contextes dans lesquels on philosophe, c’est-a-dire de choisir son
propre contexte de vie africain (et pas celui, abstrait, des traditions classiques) pour centre de la
réflexion philosophique.

Pour Eboussi Boulaga, cette aspiration est beaucoup plus facile a proclamer qu’a réaliser. En Afrique, ce
n'est pas I'émerveillement ou le doute cartésien qui ont impulsé le mouvement initial en direction de la
philosophie, mais plutdt la défaite de tout un ordre des choses antérieures a I'arrivée des colons— traditions,
religions, cosmogonies, etc. — et I'introduction de la philosophie dans le systeme éducatif colonial. Lentrée
en philosophie des Africains et des Afrodescendants est donc toujours liée aux conditions tragiques de
I'histoire qui leur ont fait réclamer ce droit de philosopher.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 10



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

4.Les deux postures de la conception africana
de I’étre humain

Plusieurs propositions de reconstruction de son humanité se dégagent en philosophie africana. Les auteur.
rice.s ne s’entendent pas nécessairement sur ce que signifie aujourd’hui, concrétement, le retour a une
africanité spoliée. Est-il possible de caractériser cette africanité? Doit-elle étre définie en relation avec
I'Occident? Ou avec l'universel, c'est-a-dire 'hnumanité entieére? Quel serait le contenu concret de cette
africanité? De I'humain, du point de vue africain? Deux postures se dégagent des différentes théories
proposées en philosophie africana : je les désignerai comme la conception forte et la conception ouverte
de 'humanité.

4.1. Premiere posture : la conception forte d'une humanité africaine

Dans une perspective de libération noire, certains courants offrent une lecture forte des présupposés de
I'africanité. Nous survolerons ici deux exemples représentatifs :

L'afrocentricité. Aux Etats-Unis, Molefi Kete Asante (1998) est le premier & développer le modéle
tres influent dans la diaspora de I'«afrocentricité » afin de décrire un retournement de perspective.
Plutot que de s’intéresser aux présupposés légués par une philosophie qui a été pensée pour les
conditions de vie des Blancs, I'afrocentricité s'attarde uniquement a la situation vécue des personnes
d’origine africaine afin de fonder sa propre philosophie. La premiéere étape consiste d'abord a poser
un diagnostic sur la fausse universalité des connaissances qui servent habituellement a penser.
Lexpérience a partir de laquelle la majorité des théories ont été élaborées est celle de 'homme
blanc européen; on parle alors d'«eurocentrisme». La seconde étape consiste a lui opposer une
alternative centrée sur les vécus africains, c’est-a-dire, une perspective afrocentrée.

Ama Mazama (2003) décrit cette opération en faveur de I'afrocentrisme et du déplacement de I'attention
autour d'un nouveau centre non européen comme un impératif nécessaire pour se retrouver. Elle identifie
quelques conditions a remplir pour décrire correctement la conception africaine de 'humain. Par exemple,
par contraste avec les sociétés blanches et occidentales, I'afrocentricité affirme que I'’Africain accorde a
la communauté une préséance sur l'individu, ou un souci d’accorder sa vie en harmonie avec la nature.
La»position afrocentrique défend aussi I'idée d'un respect inconditionnel pour les traditions et pour la
spiritualité comme un mode de vie, notamment, par le biais de la vénération des ancétres.

La plupart des philosophies du genre en Afrique s’articulent également autour de cette prémisse d’une
distinction fondamentale entre le vécu des femmes en Afrique et en Occident. Lautrice Oyeronke Oyewumi
(1997), par exemple, soutient que I'analyse de la domination sociale selon le genre serait un modele explicatif
importé de I'extérieur, sans cohérence avec les pratiques des communautés africaines. En Afrique, ce serait
plutot I'age (le droit d'ainesse) qui détermine la place relative d’'une personne au sein du systéme social,
sans distinction de sexe.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 11



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

La philosophie bantoue. Vers le milieu du 20¢ siécle, le pére missionnaire flamand Placide Tempels
signe un ouvrage considéré comme l'acte de naissance de la philosophie africaine, La philosophie
bantoue (1945). Dans cet essai mi-philosophique, mi-ethnologique, Tempels soutient que la culture
bantoue’ renferme une vision du monde particuliére, trés différente de celle qui est a I'ceuvre en
Occident, qui doit étre considérée comme une philosophie proprement africaine. Une fois de plus,
il faut insister sur la profondeur du préjugé raciste qu’entretiennent les Blancs a I'époque ou est
écrit cet essai. En ce sens, le livre marque une rupture puisqu'’il affirme pour la premieére fois que
les Africains sont auteurs d’'une sorte de philosophie collective, méme si elle n'est pas systématisée
dans des traités, comme en Occident. Méme si son origine est problématique (c’est un acteur de
la colonisation qui I'a écrit), La philosophie bantoue a eu un impact majeur sur le développement
de la philosophie africaine en lui donnant pendant longtemps ses principales orientations.

Le travail de Tempels est une réfutation en regle des théses, évoquées plus haut, développées par Lévy-Bruhl
dans La mentalité primitive (1923). Pour lui, les capacités cognitives des peuples africains sont incompleétes,
particulierement sur le plan de la logique. Tempels soutient, au contraire, que la vision du monde africaine
comporte des éléments qui s'articulent entre eux pour former un tout logique, cohérent, appuyé sur des
images et des symboles, s'organisant autour de principes, comme en philosophie.

La philosophie bantoue se construit sur I'idée d’'une interaction entre «forces vitales » qui se répondent entre
elles en suivant un ensemble de lois universelles. Dans cette grande chaine de relations entre tous les étres,
I'hnumain est congu comme un participant privilégié. Les forces interagissent entre elles et s'articulent en
respectant une hiérarchie a la téte de laquelle on retrouve les dieux, immédiatement suivis des humains (les
vivants et les ancétres), du monde animal puis du monde inanimé. Toutes les forces non humaines accroissent
la puissance humaine, de telle sorte que les objets peuvent intercéder auprées des dieux en faveur des humains.

Au cceur de la philosophie bantoue, le comportement humain le plus approprié est celui qui respecte les lois
naturelles permettant d'augmenter les forces vitales. En Afrique, 'accomplissement personnel ne passerait
donc pas par le respect d'une loi morale universelle de type kantien, mais par celui d'un aménagement
presque divin de toutes les choses qui existent. Léthique (qu'on appelle 'ubuntu) selon laquelle, en Afrique,
I'humain ne s'épanouirait qu'a travers la solidarité avec les autres (Metz, 2007) provient de cette tradition
de la philosophie bantoue : la force vitale des humains s’enrichit des interactions sociales positives.

4.2. La deuxiéme posture : les conceptions ouvertes

Une double crainte anime les approches ouvertes : celle de voir 'humanité africaine enfermée dans un
particularisme étroit et celle de refermer hativement I'idée d’humanité sur une description définitive (Diagne,
2017). Les conceptions ouvertes prétendent qu'il n'y a pas a choisir entre I'universel humain et le relativisme
africain, et que cette opposition est un faux probleme.

7 Bantu est le pluriel du Muntu dont parle Fabien Eboussi Boulaga. Pour Tempels, il s'agit d'un qualificatif qui englobe la
culture de tous les Africains noirs.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 12



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

Plusieurs arguments ont été développés pour relativiser l'originalité des approches qui identifient 'hnumanité
noire/africaine a un ensemble de particularismes proprement africains® qu'on pourrait regrouper dans la
catégorie de «tradition». Largument de fond est que ces conceptions postulent une frontiére infranchissable
entre les humains issus d’Afrique et le reste de I'humanité : «Au fondement (...) se trouve (...) le prédicat
selon lequel 'humanité ne partage pas un monde commun» (Mbembe 2017, p. 383). En affirmant que les
Africains sont fondamentalement différents dans leurs valeurs, leurs idées, leurs visions du monde, leur
philosophie, ces conceptions renforcent la conviction qu'il existe des races bien délimitées.

ATinverse, les conceptions ouvertes veulent dépasser cette opposition entre le «nous » faussement univer-
saliste de la tradition philosophique, et le «nous » africain. Pour y arriver, elles proposent plutét de penser le
monde a partir de son propre lieu : I'Afrique. La pratique de la philosophie se fait toujours dans un contexte
social, ici africain. Elle s'édifie sur le fond préexistant de présupposés, de croyances, de valeurs, etc. qui ont
un sens pour lacommunauté a laquelle une philosophie est destinée (Eboussi, 1977). Il est donc primordial
que la philosophie africaine cultive un sens de 'humain dans ce qui est relatif aux conditions de sa vie et
aux enjeux qui émergent du contexte ou se déploie son existence, plutdt qu’a une Afrique mythique de la
tradition et du mythe.

Comme leur nom l'indique, les approches ouvertes cherchent a élargir le champ de la réflexion sur la place
des personnes africaines au sein de 'humanité. Elles proposent donc plus souvent une démarche ou une
fagon d'approcher la question plutét qu'une théorie bien délimitée comme le font les conceptions fortes.
Nous en donnerons deux exemples :

La pensée prospective de Souleymane Bachir Diagne. Dans Lavenir de la tradition (1992),
Souleymane Bachir Diagne conteste I'idée d'un humain africain (traditionnel par essence) qui
serait menacé par les influences culturelles venues de I'extérieur, particulierement d’Occident.
Pour lui, il est problématique de considérer la culture africaine comme un bloc homogéne assailli
par des forces étrangeéres. Diagne développe un modele qu’il appelle la «dialectique de I'ouvert
et du fermé» pour comprendre comment les valeurs d’'un groupe se réinventent en fonction des
transformations qui ont cours dans la société.

Le concept de «dialectique » renferme I'idée d'un dialogue entre de nouvelles influences, venues d‘ailleurs, et
une culture locale qui accueille ces nouveaux apports, y résiste, et se métisse avec eux. Il faut donc cesser
de penser l'intérieur/I'extérieur, la tradition/la modernité, I'enracinement/I'ouverture culturels comme des
oppositions. Ce sont plutét des dimensions parfois en conversation, parfois en résistance. Si des traditions
africaines disparaissent, ce n'est pas parce qu'elles sont passivement avalées par des forces extérieures.
Elles sont travaillées de l'intérieur par des jugements que posent les personnes sur leur utilité et leur richesse.

Diagne admet que le respect des traditions tend a diminuer en Afrique, et il ne considére pas nécessai-
rement qu'il s'agisse d’'une bonne chose. Mais il ajoute qu'il faut pouvoir analyser les vraies raisons pour

8 Voir Marcien Towa (1979), Paulin Hountonji (1978) et Fabien Eboussi Boulaga (1977).

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 13



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

lesquelles c'est le cas, plutét que de trouver machinalement la cause a I'extérieur des sociétés africaines.
Lune des responsables de ces transformations dans le rapport que les jeunes entretiennent a la tradition
est l'urbanisation. En Afrique, les villes privent leurs habitants de I'écosystéeme qui leur permettait d'étre
socialisés traditionnellement. Il est donc normal que les habitants des villes s'éloignent des comportements
plus répandus au village.

Autre responsable : la diffusion des mémes contenus culturels a I'échelle planétaire, via I'internet. La vraie
question n’est donc pas celle de savoir comment empécher qu’une culture évolue, que de comprendre ce qu'il
reste d’originalité dans une société qui change rapidement. Que devient la conception africaine de I'humain
devant une représentation médiatique d’'un humain universel, véhiculé par la mondialisation culturelle? A
cette question, il n'y a pas de réponse close. Diagne invite a développer une attitude prospective qui consiste
a prioriser l'avenir par rapport au passé, et a faire le tri entre les traditions qui restent pertinentes et celles
qui ont fait leur temps.

L'afropolitanisme d’Achille Mbembe. A travers différents textes, Achille Mbembe élabore également
une proposition sur l'identité africaine qui valorise I'indétermination. Il critique la propension des
conceptions fortes a réduire toutes les caractéristiques de I'’Africain a ce qui fait qu'il n’est pas un
Occidental ou a ce que I'Occident (esclavage, colonisation, apartheid) a fait de lui (2000). Comme
Diagne, il affirme explicitement que la question de la définition d'une humanité africaine doit rester
ouverte.

Mbembe observe que les sociétés africaines du 21° siecle sont trés peu refermées sur elles-mémes. Au
contraire, les gens, les cultures et les imaginaires franchissent les frontiéres d'une maniere qui est sans
doute inégalée a I'échelle planétaire. Il en résulte un métissage, une réinvention des identités fagonnées par
des forces positives autant que négatives. Qu'ils fassent partie des élites ou des personnes plus vulnérables,
les Africains migrent vers d’autres pays, commercent avec les pays voisins, font des pelerinages religieux,
partent en guerre, échangent des pratiques culturelles sur leur téléphone, via internet, dans les cybercafés,
etc. (2002). Ces phénomenes de «circulation des mondes », Mbembe les fait remonter a I'histoire ancienne
du continent : autrement dit, les pratiques de déplacement, de mobilité et d’itinérance que la colonisation
a jadis voulu stopper ressurgissent en Afrique contemporaine.

Comme Diagne, Mbembe préconise une attitude originale, I'« afropolitanisme », qui fait appel a I'imagination
et a la pensée créative afin de concevoir, a nouveau frais, I'humanité et la place des Africains en son sein.

La conscience de cette imbrication de l'ici et de l'ailleurs, la présence de l'ailleurs dans
I'ici et vice versa, cette relativisation des racines et des appartenances primaires, et cette
maniere d'embrasser, en toute connaissance de cause, I'étrange, I'étranger et le lointain
(...), de travailler avec ce qui a tout I'air des contraires — c'est cette sensibilité culturelle,
historique et esthétique qu’indique bien le terme d’'«afropolitanisme» (2013, p. 229).

Prenant I'Afrique pour point de départ, cette posture inscrit le sujet africain au coeur méme de l'universel
humain.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 14



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

5. Pertinence contemporaine sur la pensée et l’action

Que ce soit dans les pays occidentaux ou en Afrique méme, on a assisté, ces dernieres années, a la libération
d’'une parole revendicatrice des personnes d'ascendance africaine que I'on entendait peu dans les médias
jusqu’alors. En effet, la circulation des informations et des luttes a I'échelle planétaire a favorisé une mise
en commun des efforts et des démarches de réparation formulées par les Africains et les descendants
d’Africains. De maniére générale, ces discours sont assez mal regus par l'opinion publique et les institutions,
faute d'avoir accés aux outils d'analyse pertinents qui permettraient de les comprendre correctement.

En plus des combats contre le racisme systémique ou pour obtenir réparation financiére pour la colonisation
et 'esclavage, d'autres phénoménes majeurs ont occupé les devants de la scéne de I'actualité internationale.
Nous aborderons deux d’entre eux, soit les demandes faites aux musées occidentaux pour qu'ils restituent
aux pays africains les ceuvres d'art et les objets de culte qu'ils ont acquis durant la colonisation et le
déboulonnage des statues érigées a la gloire des acteurs de la colonisation.

5.1. Larestitution du patrimoine culturel

Un nombre important d'ceuvres d'art africaines se retrouvent aujourd’hui dans les collections des grands
musées européens et nord-américains. Ces artefacts d'origine africaine ont presque tous été acquis de
maniere condamnable durant la colonisation. Plusieurs ont été pris a I'occasion de pillages ou sont des
butins de guerre, d’autres ont été volés par des scientifiques et des ethnographes aux populations qu'ils
étudiaient sans les consulter au préalable. Aujourd’hui, ces collections ethnographiques continuent d'étre
présentées de la méme maniére que durant la période coloniale. Aupres des publics fréquentant les musées,
mais aussi dans les imaginaires sociaux, ces objets ont fini par inventer un certain récit, un discours, une
symbolique de I'Afrique primitive nécessitant la présence de I'Occident.

A l'autre bout du spectre, les sociétés africaines ont été privées de leur patrimoine matériel de telle sorte
gu’elles n'ont pas pu transmettre aux générations suivantes la mémoire culturelle précoloniale. Ayant perdu
I'acces a leurs objets d'art et leurs objets de culte anciens, les Africains ont également fini par oublier, au fil
des siecles, le sens qui était lié aux gestes qui les accompagnaient. En privant les jeunes africains de leur
conscience historique propre, cette amnésie a des conséquences importantes sur le présent : elle empéche
beaucoup de sociétés africaines de se projeter dans I'avenir.

L'Ethiopie et le Nigéria réclament le retour d’objets disparus depuis plus d'un demi-siécle. Certains pays,
comme la France, ont engagé récemment une réflexion en profondeur au sujet de la restitution de ce
patrimoine culturel africain®. Lenjeu de la restitution force I'Occident a regarder en leur face les pages
sombres de sa participation a I'histoire de la domination raciale. Il encourage également a se questionner

9 Voirle Rapport sur la restitution du patrimoine africain, remis au président frangais Emmanuel Macron et paru sous la forme
du livre Restituer le patrimoine africain de Sarr, Felwine et Savoy, paru en 2018 chez Philippe Rey/Seuil.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 15



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

sur la maniere dont I'Afrique et ses habitants continuent d'étre représentés dans les institutions muséales.
Il s'agit d'une question de justice, mais également d'une étape nécessaire a une véritable réconciliation qui
ne serait pas fondée sur le refus d’'en parler.

5.2. Le déboulonnage des statues

Le déboulonnage des statues et d'autres monuments s'inscrit dans le méme élan. En Amérique du Nord, en
Europe et dans les pays anciennement colonisés, des groupes militent pour le retrait des monuments érigés
par I'Etat colonial a la gloire de ses artisans : Christophe Colomb, Cecil Rhodes, le roi Léopold II, John A.
Macdonald, etc. Réanimé récemment par le mouvement #BlackLivesMatter, le phénomene du déboulonnage
des statues a commencé en 2016, en Afrique du Sud (#RhodesMustFall) et se poursuit encore aujourd’hui.

Si les actions d'éclat consistent souvent a dégrader ces monuments, elles ne sont pas réductibles a de
simples actes de vandalisme, comme on le présente souvent dans les médias. Ces gestes sont porteurs
d’une critique historique et sociale beaucoup plus fondamentale. En effet, a I'époque coloniale, I'édification
de monuments n'est pas une simple affaire de choix décoratif visant a enjoliver I'espace public. Représentant
le plus souvent des militaires victorieux, les monuments ont une fonction bien précise, celle de rappeler
aux populations la puissance des maitres et leur inspirer la terreur. En effet, qu’elle soit ou non raciale,
la domination implique d'imposer la supériorité de ses symboles, de ses images et de son récit dans
I'inconscient des assujettis. La spoliation du patrimoine culturel africain a créé un vide dans l'imaginaire
des sociétés, et ces monuments sont venus s’y substituer.

De nos jours, la glorification dans I'espace public de figures responsables de I'assujettissement de sociétés
entieres n'est pas seulement le témoin d'un passé qui serait révolu. Ces monuments continuent de réactiver
I'imaginaire de la hiérarchie raciale. Par-dela les slogans, déboulonner les statues participe donc de la réécriture
et de la réparation de la mémoire des victimes et de leurs descendants. Ce phénomene vise également a
ouvrir un espace pour d'autres récits pour lI'avenir. Il ne s'agit pas nécessairement de détruire les monuments,
mais de rendre explicite la maniére dont on souhaite aborder I'avenir sur les cendres d’'un passé douloureux.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 16



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

6. Conclusion

Ce texte a présenté trois similitudes dans les efforts de clarification d’'une conception de I'étre humain
entrepris par les différents auteurs de philosophie africana.

La premiére consiste a définir 'humanité non pas a partir de critéres formels et absolus comme
le font les conceptions philosophiques dominantes (en premier lieu, libérales), mais plutét a partir
de I'expérience et de I'épreuve qu’en font les humains. Ce déplacement permet de rendre compte
des spécificités de certaines vies humiliées par la violence raciale et de comprendre pourquoi
certaines réponses (comme la mort), congues comme irrationnelles par le libéralisme, ne le sont
pas du point de vue de ceux dont le vécu est traumatique. Ce faisant, la philosophie africana met
a I'épreuve la prétention universaliste des conceptions libérales.

Entre les différentes démarches philosophiques, la deuxieme similitude repose sur la centralité
et la permanence de I'épreuve du racisme et de la racisation, quel que soit le lieu depuis lequel
parlent les penseurs africana.

Enfin, toutes les contributions de la philosophie africana ont pour projet de témoigner, en la
théorisant, de leur humanité par le biais d'une quéte philosophique de la dignité que leur a volé
I'histoire et I'arbitraire raciste.

Concretement, le projet africana emprunte au moins deux postures qui sont explorées dans la partie 5 :
nous les avons désignées dans ce texte comme la conception forte et la conception ouverte de 'humanité
africaine. Sous différents visages, la conception forte est la plus connue et s'attarde a mettre en valeur les
traits jugés les plus révélateurs de I'expérience humaine d'étre Africain. La deuxiéme conception refuse
tout a la fois I'enfermement dans un particularisme africain et I'injonction a correspondre a l'universalisme
abstrait de philosophies plus classiques. Ces philosophies proposent une démarche intellectuelle et créative
qui tire son matériel des lieux de I'expérience, en Afrique et en diaspora.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 17



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

7. Bibliographie

Ajari, N. (2019). La dignité ou la mort. Ethique et politique de la race. La Découverte.
Asante, M. K. (1998). The Afrocentric Idea. Temple University Press.

Bernasconi, R. (2002). Kant as an unfamiliar source of racism. Dans T. L. Lott et J. K. Ward (dir.), Philosophers
on race. Critical essays (p. 145-166). Blackwell Publishers.

Bernasconi, R. (2011). Kant's third thoughts on race. Dans S. Elden et E. Mendieta (dir.), Reading Kant’s
geography (p. 291-318). State University of New York Press.

Bessone, M. (2013). Sans distinction de race ? Une analyse critique du concept de race et de ses effets
pratiques. J. Vrin.

Diagne, S. B. (1992). L'avenir de |a tradition. Dans M.-C. Diop (dir.), Sénégal : trajectoires d’un Etat (p. 279-298).
Codesria.

Diagne, S. B. (2017). Pour un universel vraiment universel. Dans A. Mbembe et F. Sarr (dir.), Ecrire I'Afrique-
Monde (p. 71-78). Philippe Rey.

Diagne, S. B. et Amselle, J.-L. (2018). En quéte d’Afrique(s). Universalisme et pensée décoloniale. Albin Michel.
Eboussi Boulaga, F. (1977). La crise du Muntu. Présence africaine.

Eboussi Boulaga, F. (2013). Raconter la couleur du temps. Dans E.-M. Mbonda (dir.), La philosophie africaine,
hier et aujourd’hui (coll. Pensée africaine, p. 121-135). LHarmattan.

Eze, E. C. (1997). The color of reason: The idea of “race” in Kant's anthropology. Dans E. C. Eze (dir.),
Postcolonial African philosophy. A critical reader (p. 103-141). Blackwell Publishers.

Eze, E. C. (1999). Philosophy and the “man” in the humanities. Topoi, 18(1), 49-58.
Gilroy, P. (2017). L'Atlantique noir : modernité et double conscience. Editions Amsterdam.

Guillaumin, C. (1972). L'idéologie raciste. Genése et langage actuel. Institut d'études et de recherches
interculturelles.

Hountondji, P. (1978). Sur la « philosophie africaine ». Critique de I'ethnophilosophie. Frangois Maspero Presses
Hurbon, L. (2007). La révolution haitienne : une avancée postcoloniale. Rue Descartes, 4(58), 56-66.

Larrimore, M. (1999). Sublime waste: Kant on the destiny of the “races”. Canadian Journal of Philosophy,
29(suppl. 1), 99-125.

Lévy-Bruhl, L. (1922). La mentalité primitive. Presses universitaires de France.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 18



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

Mazama, A. (2001). The Afrocentric paradigm: Contours and definitions. Journal of Black Studies, 31(4),
387-405.

Mbembe, A. (2000). A propos des écritures africaines de soi. Politique africaine, 77(1), 16-43.
Mbembe, A. (2002, octobre). LAfrique entre localisme et cosmopolitisme. Esprit, 65-74.
Mbembe, A. (2013a). Critique de la raison négre. La Découverte.

Mbembe, A. (2013b). Sortir de la grande nuit. La Découverte.

Mbembe, A. (2017). Penser le monde a partir de I'Afrique. Questions pour aujourd’hui et demain. Dans A.
Mbembe et F. Sarr (dir.), Ecrire I'Afrique-Monde (p. 381-393). Philippe Rey.

Metz, T. (2007). Toward an African moral theory. The Journal of Political Philosophy, 15(3), 311-341.
Mills, C. W. (1997). The racial contract. Cornell University Press.

Mills, C. (2005). Kant’s Untermenschen. Dans A. Valls (dir.), Race and racism in modern philosophy (p. 169-
193). Cornell University Press.

Mills, C. W. (2014). Kant and race, redux. Graduate Faculty Philosophy Journal, 35(1), 125-157.

Mudimbe, V. Y. (1982). L'odeur du pére : essai sur des limites de la science et de la vie en Afrique noire.
Présence africaine.

Mudimbe, V. Y. (1994). The idea of Africa. Indiana University Press.

Ndoye, B. (2017). Réenchanter le monde : Husserl en postcolonie. Dans A. Mbembe et F. Sarr (dir.), Ecrire
I'’Afrique-Monde (p. 353-368). Philippe Rey.

Outlaw, Jr,, L. T. (2017, été). Africana philosophy. Dans E. N. Zalta (dir.), Standford Encyclopedia of Philosophy.
https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/africana/

Oyewumi, O. (1997). The invention of women. Making an African sense of Western gender discourses.
University of Minnesota Press.

Sarr, F. et Savoy, B. (2018). Restituer le patrimoine africain. Philippe Rey— Seuil.
Senghor, L. S. (1964, 1971, 1993.). Liberté (vol. 1, tomes 1, 3 et 5). Seuil.

Serequeberhan, T. (1996). Eurocentrism in philosophy: The case of Immanuel Kant. Philosophical Forum,
27(4), 333-356.

Spivak, G. C. (2011). Nationalisme et imagination. Payot.
Tempels, P. (1945). La philosophie bantoue. Présence africaine.

Towa, M. (1979). L'idée d’une philosophie négro-africaine. CLE.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 19


https://plato.stanford.edu/archives/sum2017/entries/africana/

Projet MODULE3

ATOPOS Perspectives africana

BIBLIOGRAPHIE COMMENTEE
Delphine Abadie

Ajari, N. (2019). La dignité ou la mort. Ethique et politique de la race. La Découverte.

Rédigé en langue et a partir de I'expérience frangaise, cet essai propose une véritable théorie de I'humanité
noire en adoptant, pour prémisse initiale, I'affirmation de I'existence d’'une condition noire planétaire, par-dela
les asymétries d'expériences historiques et géographiques. L'auteur soutient la thése selon laquelle cette
unité relative s’explique par une surexposition structurelle des Noirs a la violence institutionnelle : la menace
permanente d'une contamination de la vie par la mort apparait alors comme une variable constante de
I'existence noire. Fort de cette hypothése centrale et autour de la notion d’«indigne », 'auteur élabore une
proposition critique visant la libération contemporaine des Noirs, a I'intersection des approches décoloniales
en sciences sociales et de la philosophie africana.

Eboussi Boulaga, F. (1977). La Crise du Muntu. Philosophie africaine et authenticité. Présence
africaine.

Dans ce grand classique de la philosophie africaine, Fabien Eboussi Boulaga s’intéresse aux discours
foisonnants écrits par des Africains aux lendemains des indépendances et dont la revendication principale
est de démontrer I'existence d’'une philosophie authentiquement africaine. De haute facture critique, le livre
analyse la maniére dont diverses de ces prétentions restent enfermées dans la structure de domination
intériorisée par les sujets du maitre colonial. En mettant en lumiére la maniére par laquelle ces philosophies
exigent la négation préalable de son désir propre, Eboussi élucide les conditions et les prémisses, propose
une méthode et trace le chemin d’un projet philosophique pour le Muntu, réellement désaliéné.

CENTRE COLLEGIAL DE DEVELOPPEMENT
DE MATERIEL DIDACTIQUE www.ccdmd.qc.ca/fr



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

Gilroy, P. (2017). L’Atlantique noir : modernité et double conscience. Editions Amsterdam.

Dans ce livre, Paul Gilroy complexifie nos compréhensions usuelles du développement de la modernité et
de ses idéaux philosophiques (liberté, raison, progres, nationalisme, exceptionnalisme culturel, etc.) en les
recentrant autour d’'une entreprise que I'Europe se représente habituellement et a tort comme marginale:
son histoire esclavagiste. Image en mouvement du bateau négrier déportant les futurs membres de la
diaspora noire de I'Afrique vers I'Europe et les Amériques, '« Atlantique noir» est a la fois un espace et un
concept qui permet de rendre compte des dynamiques complexes de production culturelle africana par-dela
I'acte fédérateur provoqué par I'oppression raciste. En offrant une pensée en mouvement, Gilroy s'emploie
a déconstruire I'essentialisme ethnique qui identifie culture/race et nationalisme et dont nous avons hérité,
en large part, de I'époque moderne.

James, C. L. R. (2017). Les Jacobins noirs. Toussaint Louverture et la révolution de Saint-Domingue.
Editions Amsterdam.

Grand classique de I'historiographie de la révolution haitienne d’abord publié en 1938, Les Jacobins noirs
figure parmi les premiers ouvrages a restituer I'histoire de cet événement majeur comme un double moment
fondateur : de I'actualisation des idéaux de la modernité et d'une conscience noire plus vaste, panafricaine.
Dans le contexte des luttes révolutionnaires libérales qui grondent en Europe et dans les Amériques,
I'ouvrage resitue la détermination avec laquelle les esclaves de Saint-Domingue ont conquis leur liberté.
A partir d'illustrations historiques, il parvient @ montrer comment cet événement a acculé la philosophie
a l'obligation de prendre au sérieux l'universalisme des principes et des droits de la personne, par-dela
la barriere de couleur que les libéraux avaient maintenue.

Kavwahirehi, K. (2006). V. Y. Mudimbe et la ré-invention de I'Afrique. Poétique et politique de Ia
décolonisation des sciences humaines (vol. 4). Rodopi.

Cet ouvrage extrémement riche, issu de la thése de I'auteur, permet d’entrer facilement dans I'ceuvre
difficile du philosophe congolais Valentin-Yves Mudimbe. On doit a Mudimbe notamment une critique
fondationnelle des conceptions fortes de I'africanité que permettent de résoudre des concepts canoniques
qu’il a développés, tels que la «bibliotheque coloniale », I'<invention » ou I'«Idée » de I'Afrique. Analysant a la
fois ses écrits théoriques et son ceuvre de fiction, le livre de Kavwahirehi adopte une lecture exhaustive du
travail de Mudimbe de telle sorte que la cohérence interne et I'originalité de son ceuvre sont mises en valeur
a leur juste mesure. En effet, I'influence déterminante de Mudimbe en philosophie africaine est parfois mise
en parallele a celle qu’a exercée Edward Said dans le champ des études postcoloniales.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 2



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

Mangeon, A. (2010). La pensée noire et I'Occident. De la bibliothéque coloniale a Barack Obama.
Editions Sulliver.

En jetant les feux du projecteur sur I'apport des auteurs afrodescendants et africains a la pensée moderne
occidentale, La pensée noire et I'Occident illustre en méme temps la maniere dont la domination blanche
s'est également déployée dans I'histoire par invisibilisation de tout un pan de la connaissance. Adoptant
sans la nommer une perspective africana du fait de sa circulation entre les travaux issus d’Afrique, d'Europe
et des Amériques, le livre offre une synthése de qualité sur la constitution d'une pensée noire moderne,
de la constitution d’'un grand Autre par le regard de I'Occident a la parole émancipatrice des Africains. Ce
vaste panorama amene a contester la validité philosophique d’'un questionnement sur I'idée d'un retour a
I'authenticité d'une pensée noire, aprés ou malgré le racisme. Convaincu par les arguments déployés par les
auteurs les plus représentatifs de la discipline de la philosophie africaine, I'auteur prend parti en faveur de la
nécessité d'une conception ouverte de I'africanité et des savoirs qui sont présentés comme lui appartenant.

Mbembe, A. (2013). Critique de la raison négre. La Découverte.

Dans cet essai exigeant, Achille Mbembe explore différentes incidences d’'une hypothése initiale selon
laquelle c’est comme revers d’'un Autre absolu, le Noir, que I'Occident a construit le récit de son unicité. Sur
le temps de la longue durée historique, I'auteur propose le concept de «raison négre» afin d’opérer une
synthése entre trois moments de la construction d’'un véritable paradigme épistémologique a propos de
I'’Afrique et de ses habitants. Le premier moment correspond a la fabrication du sujet de race et commence
avec la traite atlantique (15¢ siécle) pour se poursuivre jusqu’aux abolitions (19¢ siécle). La deuxieme époque
recoupe celle de la production d'une littérature originale par les peuples africains et d'ascendance africaine
(182-20¢ siecles), leur ayant permis de transmettre sur plusieurs générations la mémoire des revendications
d’une pleine appartenance a ’lhumanité. Le troisieme moment correspond au retour de la race au 21¢ siecle.
Par-dela l'intérét historique et historiographique de I'apparition de la race sur la scéne de la connaissance
et de sa mutation progressive en principe de domination, l'originalité de cet ouvrage consiste également a
souligner la trace psychique laissée sur les descendants de la terreur raciale esclavagiste et colonisatrice.
Sur le plan de savoirs, Mbembe admet par conséquent une ambiguité problématique entre ce qu'il appelle
la «conscience occidentale du negre» et «la conscience negre du negre ».

Mills, C. W. (1997). The Racial Contract. Cornell University Press.

Charles W. Mills propose dans cet ouvrage exigeant une relecture critique des théories du contrat social en
prenant au sérieux I'nypothese selon laquelle I'état de nature ne serait pas qu'un simple instrument heuristique,
mais une description normative détaillée d’'une catégorie d'humains auxquels le contrat d'égalité ne s'applique
pas. Ce faisant, il montre que le racisme et la suprématie blanche ne sont pas que des errances personnelles
ou des erreurs d'interprétation de systémes théoriques qui ne souffriraient pas, en elles-mémes, d’'un défaut
de conception. Plutét, il s'agit pour Mills d'analyser les leviers théoriques d'un réel systéme de domination
possédant une histoire longue et dont les dimensions sont politiques, morales et épistémologiques.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 3



MODULE 3 ¢ PERSPECTIVES AFRICANA

Peretti Ndiaye, M. (2016). Race, racisme, racialisation : que nous disent les discours?
Revue européenne des sciences sociales, 54(1), 103-128.

Quoiqu'’il s'inscrive essentiellement dans le contexte frangais et adopte une approche de type sociologique,
ce texte présente des illustrations aisément transposables au contexte québécois. Surtout, il a le mérite
d’éclairer avec beaucoup de clarté une série de concepts opératoires dans |'étude critique de la race. «Race »,
«racisation», «racialisation», «racisme classique», «différencialiste», «culturaliste», etc. sont autant de
notions que recense ce texte en les rattachant aux auteurs pionniers qui les ont théorisées.

@ www.ccdmd.qc.ca/fr 4



	3.1 Texte 28 oct
	MODULE 3
	Introduction aux perspectives africana
	1.	Contextualisation sociohistorique
	2.	Relation aux conceptions libérales de l’humain
	3.	Caractérisation de la conception africana de l’être humain 
	3.1.	Définir la philosophie africana 
	3.2.	Une humanité « vue d’en bas » 
	3.3.	L’épreuve du racisme et de la racisation
	3.4.	La reconquête d’une dignité
	3.5.	Les conditions d’une philosophie réellement africaine

	4.	Les deux postures de la conception africana de l’être humain
	4.1.	Première posture : la conception forte d’une humanité africaine
	4.2.	La deuxième posture : les conceptions ouvertes 

	5.	Pertinence contemporaine sur la pensée et l’action
	5.1.	La restitution du patrimoine culturel
	5.2.	Le déboulonnage des statues

	6.	Conclusion
	7.	Bibliographie


	3.2 Biblio 29 oct
	MODULE 3
	Perspectives africana
	Bibliographie commentée


