Ceci est le texte d 'un cours ; ne pas citer.

COURS d’introduction a la pensée d’Achille Mbembe
Par Delphine Abadie

Kinshasa, le 30 mai 2019, UCC

Présentation de 'auteur

Ayant choisi I’ Afrique comme centre de ces recherches, y compris celles qui excedent le continent
en propre, Achille Mbembe figure sans conteste sur la liste des intellectuels les plus influents de
notre époque. Il fait partie, par exemple, de cette petite élite d’universitaires globaux les plus
souvent cités dans la recherche internationale.

Né au Sud du Cameroun, Mbembe a partagé sa vie entre la France, les Etats-Unis, le Sénégal et
I’Afrique du Sud ou il enseigne actuellement I’histoire et la science politique a I’Institut de
recherche sociale et économique de la Witwatersrand University de Johannesburg.

e |l complete un doctorat en histoire & I’Université Panthéon-Sorbonne.

e Aux Etats-Unis et plus spécifiquement & New York ou il est professeur assistant a
I’Université Columbia, Mbembe découvre les richesses culturelles des diasporas afro-
descendantes de I’Amérique noire née de la dispersion des Africains provoqués par la
catastrophe esclavagiste.

e Au tournant des années 1990, il décide de venir s’établir pour de bon en Afrique :

o d’abord a Dakar, ou il occupe le poste de secrétaire exécutif du Codesria ;
o puis a Johannesburg ou il enseigne, en plus de donner des cours aux Etats-Unis en
tant que professeur invité a la prestigieuse Université de Harvard.

D’une trés grande originalité, sa pensée hétéroclite pourrait se résumer par le mot d’ordre d’un des
maftres dont il se réclame, le philosophe Fabien Eboussi Boulaga (RIP): « philosopher comme un
mode de la vie », autrement dit comme une facon d’étre au monde. De son parcours biographique,
on retient en effet les piliers d’une pensée critique en mouvement, en circulation, empruntant a
plusieurs plusieurs héritages culturels et cognitifs qu’il s’est approprié. Mais méme en séjournant
dans les archives de I’humanité toute entiére, Achille Mbembe conserve le cap, I’horizon, le souci
permanent, de penser I’ Afrique en tant qu’actrice, en tant que sujet du monde et non plus comme
objet de prescriptions, comme 1’a considéré 1’Occident pendant des siécles et comme il continue de
le faire & plusieurs égards.

Plus exactement, Mbembe s’intéresse a élucider ce qui empéche 1’ Afrique d’éclore de la gueule de
bois décoloniale. Cette Afrique qui I’intéresse est celle qui se trouve devant nous, celle qui
adviendra, « I’Afrique qui vient » comme il aime a ’appeler. Une Afrique affranchie du passé
tragique qu’elle a connu a travers la domination dont elle a été victime ; mais aussi affranchie des
pratiques prédatrices et des effets de colonialité que se sont approprié les élites. Comme penseur



critique, comme philosophe, Mbembe se situe sur le plan de I’épistémologie et s’engage dans un
processus sisyphéen d’autodécolonisation : comment débusquer dans la sociologie africaine les
effets de miroir? les distorsions introduites par I’importation d’un modéle étatique né d’une
trajectoire historique propre a I’Occident? Quelles catégories employer pour rendre compte de cette
Afrigue contemporaine sans basculer dans le piége de la répétition de ce qui a déja été dit? Quels
contours donner a une politique de I’espérance proprement africaine?

Je I’ai dit, pour Mbembe comme pour de nombreux philosophes africains et des Suds, en amont
d’une démarche politique, beaucoup se joue dans le registre de 1’épistémologie : rompre avec la
colonialité, telle est I’exigence premiere d’une pensée autonome, auto-instituante. Plus d’un demi-
siécle aprés 1’accession politique aux Indépendances des pays africains, n’est-il pas temps, me
direz-vous, de cesser de fustiger le monde extérieur, comme s’il était a 1’originaire de tous les maux,
et plut6t reconnaitre ses propres responsabilités dans 1’échec a remplir les aspirations ayant nourri
les luttes décoloniales ?

En historien, Mbembe parle certainement de I’histoire coloniale

Pour illustrer cette exigence de rupture d’avec la colonialité, j’aimerais commencer par une
anecdote qu’il partage dans un de ses ouvrages (2010). Mbembe grandit dans le pays bien-nommé
« Cameroun » en mémoire des marins portugais du XVe qui, remontant le fleuve aux environs de
Douala, baptisérent I’endroit « Rio dos Camaroes », ¢’est-a-dire, riviere aux crevettes, des suites
de leurs observations sur la faune aquatique. Le Cameroun, a I’image de Iui I’ Afrique tout entiére,
est un pays sans nom propre, dont le nom n’existe dans aucune langue de ses habitants, un pays
baptisé devant I’histoire par I’étonnement d’un autre. L’extraction de cette emprise pérenne sur
I’imaginaire, tel est le sens de la quéte €thique et intellectuelle d’ Achille Mbembe.

Objectif de la séance

1) Situer auteur comme partie a ce qu’on qualifie trés génériquement de penseur de la
« critique postcoloniale » et la caractériser en suivant la généalogie, les idées phares et les
chantiers qu’Achille Mbembe présentent comme structurants pour ce courant de la pensée
critique.

2) Je m’attarderai sur les deux axes principaux de cette programmatique théorique :

a. Critigue des ambivalences et de la violence du discours occidental (ou de la
« bibliotheque coloniale » pour le dire avec V.Y. Mudimbe a la suite de son
travail) exercées sur les Africains en particulier, et les Noirs en général

b. Effort a refonder pour I’avenir un humanisme critique, un universel « vraiment
universel » pour citer le philosophe sénégalais Souleymane Bachir Diagne) aprés
I’esclavage, la colonisation et le racisme.

3) Dresser les contours de I’ « afropolitanisme », un concept que Mbembe a élaboré pour
rendre compte d’un élan, d’un appel a la reconstruction, a 1’¢élaboration d’un nouveau
rapport au monde, d’une posture politico-esthétique endossée par une Afrique qui se refuse
a céder aux sirénes des identités cléturées

Les références :
Mbembe, A. (2000). A propos des écritures africaines de soi. Politique africaine(1), 16-43.



Mbembe, A. (2002). L'Afrique entre localisme et cosmopolitisme. Esprit, 288, 65-74.

Mbembe, A. (2005, 20 déc. ). Afropolitanisme. Le Messager et Sud-Quotidien. Retrieved from
http://africultures.com/afropolitanisme-4248/

Mbembe, A. (2000). De la postcolonie : essai sur I'imagination politique dans I'Afrique
contemporaine (2 ed.). Paris: Karthala.

Mbembe, A. (2010). Sortir de la grande nuit. Essai sur I’ Afrique décolonisée. Paris: La
Découverte.

Mbembe, A. (2013). Critique de la raison négre. Paris: La Découverte.

Mbembe, A. (2017). Penser le monde a partir de I'Afrique. In A. Mbembe & F. Sarr (Eds.), Ecrire
I'Afrique-Monde (pp. 379-393). Dakar et St-Louis-du-Sénégal: Philippe Rey / Jimsaan.

Mbembe, A., Mongin, O., & Lempereur, N. (déc. 2006). Qu'est-ce que la pensée postcoloniale?
(entretien). Esprit, 12, 117-133.

Mbembe, J. A. (2000). De la postcolonie: essai sur I'imagination politique dans I'Afrique
contemporaine. Paris: KARTHALA Editions.

Caractériser la critique postcoloniale (2006, 2010)

L’éclatement de la critique postcoloniale fait sa force en méme temps que sa faiblesse. Les
approches postcoloniales regroupent en effet une constellation protéiforme de contributions qu’on
peut néanmoins regrouper autour de deux idées phares :

I. Critique du discours occidental

1) Elle met a nu I’écart persistant entre d’une part, la tres haute estime que la pensée éthique
européenne voue a la raison, a la liberté, au caractére inviolable de 1’autre ou de la vie, etc. ;
et d’autre part, la maniére par laquelle 1’infraction routinisée a ses normes, dans les
conditions coloniales, agit comme modéle de gouvernementalité.

B Pour I’administré colonial, le droit n’a rien a voir avec la justice : il est au contraire
une maniere de classifier, de réprimer, voire de provoquer la mutinerie, la guerre, et
de la pérenniser ;

B [e Souverain, est le moyen d’exercice du droit de vie ou de mort sur les autres ;

B La relation coloniale oscille constamment entre le désir d’exploiter 1’autre et de
I’exterminer.

2) La critique postcoloniale s’attarde a déconstruire I’infrastructure épistémique de ce projet
impérial et particuliérement, I’imaginaire racial (sa « Béte ») qui est son soubassements
ontologiques.

« La critique postcoloniale s efforce (...) de démonter [’ossature de la Béte, de débusquer
ses lieux privilégiés d’habitation. Plus radicalement, elle se pose la question : qu’est-Ce
que vivre sous le régime de la Béte? » (82)

Mais cette reprise critique du principe de race n’est pas une fin en soi.


http://africultures.com/afropolitanisme-4248/

Il. Une philosophie du futur

3)

4)

La pensée postcoloniale s’intéresse a ce passé pour sa valeur historique, certainement, mais
surtout, en tant qu’il nourrit une pensée prospective, le projet de 1’émancipation, de la
libération, d’une humanité-a-venir qui pourra naitre une fois abolies les chimeres de la
différence raciale et de I’inhumanité de 1’autre sur lesquels étaient fondées idéologiquement le
projet impérial. C’est une pensée tournée vers [ ’avenir.

« L’éthique sous-jacente a cette pensée (...) est ['avenir de soi au souvenir de ce que ['on a
été entre les mains de quelqu 'un d’autre, au souvenir des souffrances que l’on a endurées du
temps de la captivité, lorsque la loi et le sujet étaient divisés » (86)

Enfin, elle martéle I’importance de s’exiler d’un monologue qui serait censément endogéne a
une culture univoque, homogene, une « négritude » ou une « authenticité africaine » et insiste
sur la pluralité irréductible des sources de 1’identité. Citant 1’ouvrage révolutionnaire
Provincializing Europe, le professeur de 1I’Université d’Afrique du Sud de Pretoria, Sabelo
Ndlovu-Gatsheni (2019) (I’un des architectes de la décolonisation des curricula qui a été
entreprise suite au mouvement #RhodesMustFall) résume par une citation de son auteur Dipesh
Chakrabarty ce qui est considéré comme tout a fait caractéristique de la pensée postcoloniale —
par contraste avec I’approche dé- ou anticoloniale :

« provincializing Europe cannot ever be a project of shunning (rejeter) European thought (...)
European thought is a gift to all of us. We can talk of provincializing it only in a anticolonial spirit
of gratitude » (Chakrabarty, 2008, p. 255)

Axe 1. Critique du discours occidental
(+ Critique raison négre (2013))

Tjrs, la pensée de la décolonisn est ds une certaine mesure, une confrontation avec I’Europe — ou
plus spécifiquement, ce qu’elle dit étre son telos

Ds I’histoire de la philo, les Européens se sont définis de trois manicres :

1) IIs ont insisté sur le fait que I’histoire n’est pas d’emblée I’histoire de I’humanité : elle ne
le devient que par le passage de I’histoire de I’Occ a celle de I’Europe > planétaire

2) Le propre de I’histoire de I’Europe est aussi d’avoir placé I’humanité européenne a une
hauteur qu’aucune autre forme d’humanité n’avait jusque la atteinte. L’humanité euro
s’est tenue pour humanité en général ; elle se sent comme capitaine, capitanat universel
- vocation de capitanat

3) Découlerait de diff héritages dt le christianisme.

* L’idée maitresse de cette ¢lévation dans le capitanat universel, c’est d’avoir réussi a défendre
I’idée qu’en Europe (le singulier) était inscrit de maniere irremplagable la raison et ’universel.
-> Donc, inscription de I’U dans la raison et ds le singulier.

L’Europe devient le témoignage unique del ‘essence humaine et du propre de I’homme.



1)

2)

** « C’est en cela que résidait son exemplarité — l'inscription de [ 'universel dans le corps propre
d’une singularité, d’un idiome, d’une culture et, dans les cas les plus obscurs, d’une race.
L’Europe s’ apparentant a une tdche philosophique, sa mission était d’étendre les lumicres de la
raison au service de la liberté. » (73)

e N’est pas une pensee anti-européenne : au contraire, elle est rencontre entre Europe et
les mondes dont elle fit autrefois ses possessions. « En montrant comment l’expérience
coloniale et impériale a été codifiée par des représentations, des divisions disciplinaires,
leurs méthodologies et leurs objets, elle nous convie a une lecture alternative de notre
modernité a tous. Elle appelle |’Europe a vivre de facon responsable ce qu’elle dit étre
ses origines, son avenir et sa promesse » (86)

Axe 2. Volonté de repenser un humanisme critique : I'afropolitanisme

A cette date, Achille Mbembe travaille a la rédaction d’un ouvrage ou serait approfondie la notion
d’ « afropolitanisme » qu’’il élabore déja en partie dans plusieurs textes. La premiere occurrence
du concept se trouve dans un article polémique rédigé en 2000, « A propos des écritures africaines
de soi », ou il utilise cette poétique « a I’interface du cosmopolitisme et des valeurs d’autochtonie »
(p.19) comme un contre-argument a 1’obsession identitaire de 1’authenticité africaine. Les discours
indigénistes, nous dit-il, réhabilite théoriquement le racialisme, cette fiction de la juxtaposition,
d’humanités scellées hermétiquement. La métaphysique de la « race » y rejoue, comme du temps
des colonies, la fonction de trame narrative d’une humanité présentée comme scindée, incapable
d’en-commun.

Il résume le mieux son esthétique afropolitaine dans Sortir de la grande nuit (2000, p. 229) :

« La conscience de cette imbrication de l'ici et de I’ailleurs, la présence de [’ailleurs dans lici et
vice versa, cette relativisation des racines et des appartenances primaires, et cette maniere
d’embrasser, en toute connaissance de cause, l’étrange, ’étranger et le lointain, cette capacité de
reconnaitre sa face dans le visage de [’étranger et de valoriser les traces du lointain dans le proche,
de domestiquer [’'in-familier, de travailler avec ce qui a tout [’air des contraires — c’est cette
sensibilité culturelle, historique et esthétique qu 'indique bien le terme « afropolitanisme » »

Achille Mbembe distingue deux moments a la naissance de 1’afropolitanisme :

Le premier moment est inauguré par la littérature, particulierement par Soleil des Indépendances
(1968) d’Ahmadou Kourouma et par le Devoir de violence de Yambo Ouologuem (xxx). Leurs
auteurs relativisent le fétichisme des origines, montre que toute origine est batarde, remettent en
question la naissance, la généalogie si centrale a la Négritude par ex. Ils ouvrent ainsi la démarche
littéraire sur une autre thématique : celle de I’auto-engendrement, de 1’auto-création. On pourrait
ici penser également aux travaux de Sylvia Winter qui fait du propre de I’humain, sa capacité a
s’auto-instituer : elle parle d’homo narrens

Le second accouchement de 1’idée d’afropolitanisme survient autour de la dialectique de la
dispersion/immersion. Non seulement la recherche historique montre-t-elle aujourd’hui que
« L’ histoire culturelle du continent ne se comprend guere hors du paradigme de l’itinérance, de la
mobilité et du déplacement » (225) ; I’intensification des migrations africaines aujourd’hui fait que



« L’Afrique ne constitue plus un centre en soi » (224) mais un lieu de dons, de circulation,
d’emprunts et d’appropriation. Comment inventer de nouvelles expressions d’un réel en train de se
faire, telle est la question africaine de ’heure.

En somme, en montrant que la fluidité et la circulation sont constitutives de 1’ Afrique depuis des
siecles anciens et que I’ancrage dans une histoire singuliére ne s’oppose pas a I’ouverture aux autres
humains et a leurs pratiques et croyances, Mbembe s’emploie a relativiser le fixisme des identités
primaires pour leur préférer le maillage complexe, au sein de I’individu, entre ses différents cercles
de loyautés afin de s’inscrire simultanément dans la proximité et dans le monde.

Et pour adopter ce qu’il appelle autrement : « I’esprit du large ». En cela, sa pensée est tout a fait
caractéristique de toute une génération d’intellectuels africains ayant pour principal souci la
reconstruction d’un humanisme critique qui ne soit plus le masque de la domination, et dont notre
monde en train de se déliter crie |’urgence...



