Ceci est le texte de ma conférence ; ne pas citer.

« La philosophie africaine contemporaine : pourquoi faire ? »
Conférence au centre culturel Boboto, Kinshasa le 1* juin 2019

Par Delphine Abadie,

Présentation, remerciements

s.a.
Au courant de la derniere décennie, on a assisté dans plusieurs pays et en Afrique du sud en
particulier avec son mouvement #RhodesMustFall a la percée d’une revendication a la «
décolonisation épistémique », cad a la décolonisation de 1’ordre du discours, des curricula
d’enseignement, des connaissances dispensées dans les universités. En Afrique du Sud mais aussi
avec des événements comme les ateliers de la pensée de Dakar, cette revendication a la
décolonisation épistémique a surtout concerné la philosophie, une discipline qui pose certains
principes théoriques de plusieurs autres sciences humaines et sociales.

Partout dans le monde, les universités sont aujourd’hui mises sous pression et toutes les humanités
se trouvent aujourd’hui sommées de répondre a I’urgence de réviser les cursus d’enseignement,
d’édifier de nouvelles fondations pour les chantiers de la recherche qui structureront I’avenir des
sciences sociales et humaines.

Mais les chemins jusqu’a cet accouchement d’un nouveau paradigme est loin d’aller de soi. Qu’est-
ce que cela signifie « décoloniser un savoir »? Qu’est-ce qui, dans la philosophie, est proprement
« colonial »? quelle est la nécessité, 1’urgence a décoloniser les connaissances alors que plus d’un
demi-siécle s’est écoulé aprés les Indépendances? A quoi devrait ressembler une philosophie
décolonisée? Peut-on décoloniser la philosophie de la méme maniére dans tous les contextes, au
Nord, dans I’ Atlantique noire, dans un pays africain, etc.? Et en tout premier lieu : la philosophie
est-elle seulement réformable, décolonisable? La philosophie, et particuliérement, 1’épistémologie
appliquée aux autres sciences sociales peut-elle étre de quelque utilité pour donner de nouvelles
bases aux différents savoirs qui permettent d’appréhender 1’ Afrique et de lui offrir des perspectives
lumineuses?

s.p.
En Occident, la philosophie telle qu’elle se pratique sur le continent africain (du moins, une partie
de ses débats) connait un timide engouement, grace a la forte médiatisation des Ateliers de la pensée
de Dakar, mais aussi parce que les populations issues de la grande déportation esclavagiste, les
Afro-descendants, y trouvent des outils pour penser leur présence au monde.

La figure d’« Afrique » continue cependant trés souvent d’opérer comme un réservoir a
fantasmes d’un monde qui n’a pas encore été souillé par les errements de la Modernité — autrement
dit, un monde brut, a I’état sauvage. Dans I’imaginaire épistémique dominant, il n’est pas exclu en
effet que le concept d’ « Afrique » joue a nouveau un réle qu’elle a rempli durant la période d’entre-
deux-guerres permettant a 1’Occident de s’exiler dans une alternative imaginaire a ses valeurs
essoufflées (Mbembe 2013 ; Mudimbe 1982). Pourtant, une telle compréhension de 1’ Afrique n’est



gue le visage contemporain de I’image raciste qu’a construite par 1’anthropologie coloniale du «
primitivisme ». C’est donc que quelque chose réside, dans 1’ordre des connaissances, dans les
imaginaires sur 1’ Afrique, qui soit de I’ordre de la colonialité.

Mais qu’en est-il sur le continent africain lui-méme? Dans la plupart des cas, les contenus
d’enseignements et les programmes universitaires n’ont pas été réformés fondamentalement au
lendemain des Indépendances. Il n’est donc pas rare, sur le continent, qu’un étudiant aspirant-
philosophe connaisse par cceur la morale kantienne ou la philosophie de 1’histoire hegelienne, mais
ne soit exposeé que marginalement aux débats de la discipline de la philosophie africaine ; le plus
souvent, les enseignements s’interrompent autour des années 1980, aprés le fameux moment
baptisé « la querelle de la philosophie africaine » ot 1’on a glosé longtemps a savoir s’il existait
quelque chose de I’ordre d’une « philosophie proprement africaine » ; et sur la nature de cette
« africanité ».

s.p.
Pour répondre a ce qui nous a été demandé, « la philosophie africaine : pour quoi faire? », je
voudrais montrer dans cet exposé ’'urgence de la décolonisation épistémique a partir de quelques
exemples d’analyse des structures de la connaissance, du pouvoir en situation postcoloniale et de
la structure des économies contemporaines africaines.

Selon Sabelo Ndlovu Gatsheni (prof. a I’université Pretoria, qui est d’ailleurs un des architectes de
la réformes des curricula en Afrique du sud), le pouvoir colonial articulait un ensemble de 4 leviers
disciplinaires destinés a subordonner les administrés coloniaux.

1) Le contrble de la subjectivité et de la connaissance : appuyé sur 1’idée maitresse de la
hiérarchie des races, les subjectivités africaines ont été articulées comme inférieures par
nature, constituées par une série de déficits et de manquements. 1l faut se rappeler que ce
travail n’a pas seulement été réalisé par les administrateurs coloniaux, mais également
par tout un ensemble de savoirs produits pour les fins de justification de I’impérialisme
ou parce que 1’épistémé de 1’époque d’expansion impériale ne savait pas articuler le
monde hors d’un schéma qui départage différents types d’humanité selon des lignes
raciales)

2) Le contrdle de I’autorité, incluant le maintien d’une supériorité militaire et la
monopolisation des moyens de la violence.

3) Le contrdle de ’économie, qui se manifeste par la dépossession, les expropriations
fonciéres, 1’exploitation servile du travail et la main-mise sur les ressources naturelles.

4) Le contrble sur le genre et sur la sexualité, qui introduit comme modéle exemplaire la
cellule de la famille nucléaire de type bourgeois occidental

(Réf. : Ndlovu Gatsheni, Sabelo, « Coloniality of Power in Development Studies and the impact of Global
Imperial Designs on Africa », ARAS, vol. 33, no 2, déc. 2012)

Le concept de « colonialité » (de pouvoir ou de genre) est central a cet ouvrage et permet de concevoir mieux
que celui de « colonisation » (qui est une entreprise politique, militaire, économique, etc. qui se déploie
historiquement entre la fin du 19¢ s. et la 1™ moitié du 20° s.) la continuité, malgré les Indépendances
politiques, entre le passé colonial et 1’actualité globale, toujours traversée par les mémes lignes raciales,
classistes et sexistes etc. qu’a I’époque de la traite atlantique, de I’impérialisme ou de la colonisation active.
Pour les auteurs du programme de recherche Modernité/colonialité du courant latino-américain (Ramon



Grosfoguel, Walter Mignolo, Anibal Quijano), le concept de colonialité se décline sur plusieurs axes, mais
je vais me concentrer sur deux, a savoir :

1) la« colonialité du pouvoir » : un monde de relations hiérarchiques d’exploitation et de domination
entre I'Occident et les périphéries, avec en cause, les institutions de I'Etat postcolonial et la
structure du capitalisme globalisé ;

3) une déclinaison, donc de la colonialité du savoir, sur laquelle je reviens immédiatement.

I. Le sens de la querelle : internalisation de la structure cognitive du colon

Je ne voudrais pas revenir sur les débats qui ont opposé les acteurs de la querelle mais pour bien
comprendre la profondeur de la « colonialité » qui reste imprégné sur les savoirs, je m’attarderai a
un seul argument fédérateur, celui de 1’ « invention de 1I’Afrique » de V.Y. Mudimbe dans un
ouvrage du méme nom.

Par le biais d’une analyse touffue de documents de tout type sur la trés longue durée, Mudimbe
montre que les présupposés inhérents au concept d’« Afrique » ou d’ « identité africaine » tels
qu’ils ont été longtemps débattus en philosophie et en sciences sociales et humaines aujourd’hui
sont des reliquats des savoirs produits par la pensée raciale (cad une pensée qui hiérarchise les
races) pour des fins de justification de la colonisation. Je le rappelle, la colonisation se donnait pour
responsabilité de civiliser des peuples restés, selon leur propre compréhension, hors de I’évolution,
de I’histoire.

Mudimbe nous dit qu’on reste au centre de la logique interne de la raison coloniale lorsqu’on
compare, pour les opposer, la raison philosophique/sagesse ancestrale, tradition/modernité,
écriture/oralité, histoire/mythe, etc. Les seconds termes de chaque opposition (sagesse ancestrale,
tradition, oralité, le mythe) ont fini, au fil de plusieurs siécles d’accumulation d’archives produites
par d’explorateurs, de voyageurs, de missionnaires, d’anthropologues, par inventer une Afrique a
la mesure du fantasme qu’avaient les Européens de I’ Afrique ».

Je n’insisterai pas assez ici pour dire qu’il ne s’agit pas pour Mudimbe de dire que les Africains
n’ont pas de sages, n’accordent pas d’importance a la tradition, aux mythes etc. Cette lecture est
une mauvaise lecture de Mudimbe. Ce qu’il dit plutét :

e c’est que cette propension a vouloir définir 1’africanité selon ses traits exclusifs comme
s’ils résumaient 1’essence-méme, 1’ontologie, I’étre immuable, éternel de 1’ Africain ;

e cette prétention a penser que la décolonisation épistémique ne peut passer que par
I’affirmation d’une différence radicale entre I’humanité africaine et ’humanité occidentale

cette facon de poser les termes du raisonnement,
e tout cela se situe a l’intérieur de la structure de pensée du maitre ; ces propositons qui
définissent ’authenticité africaine a I’intérieur de ces limites et considérent tout autre



forme de proposition comme de 1’aliénation se sont installer dans cette Afrique inventée
pour que vanter ce qui a été dit par le colon comme son infériorité -, elle ne fait que
retourner le stigmata ;

Conclusion : elle n’opére aucune rupture épistémologique, contrairement a ce qu’elle pretend. Le
propre de la raison coloniale est de fonctionner selon ces binarismes. Ces postulats s’inscrivent
dans une série d’oppositions binaires (raison complexe/pensée primitive, langues de culture/parler
ontologique, santé/pathologie, civilisation/barbarie, modernité/tradition,
individualisme/communautarisme, écriture/oralité, etc.)! Or, « they speak neither about Africa, nor
Africans, but rather justify the process of inventing and conquering a continent and naming its «
primitiveness » or « disorder » [...] » (Mudimbe, 1988, p. 20).

II. Une théorie de I’Etat postcolonial

e Sous le régime colonial, I’Etat est un hybride de gouvernement civil et militaire. 1l ne
correspond en rien aux théories classiques de la formation de 1’Etat et du contrat social. Il
applique un autoritarisme paramilitaire dont le principal objectif est de discipliner les
autochtones, les soumettre a son autorité.

e Dans ce contexte, la citoyenneté africaine n’existe. Les Africains noirs ne participent pas aux
élections et la reconnaissance de leur statut est tributaire du bon vouloir des colons.

Identités tribales

La colonisation réorganise et classifie les populations selon ce qu’ils considérent comme des
différences raciales en hiérarchisant des formations sociales tels que certains sont sujets et d’autres,
citoyens. Pour prévenir leur développement d’une « nation » unitaire, on utilise les recensements,
la cartographie et la loi pour classifier et catégoriser les populations (notamment par les cartes id).
D’identités culturelles précoloniales accomodantes, les technologies de gouvernance transforment
les sociétés en identité rigide, imperméable, non—consensuelle et exclusivistes

(Mamdani, Citizen and Subject: Contemporary Africa and the Legacy of Late Colonialism,
(Princeton, NJ: Princeton University Press, 1996 ; 20 Mamdani, “Political Violence and State
Formation in Post-Colonial Africa,” International Development Centre Working Paper Series No.
1 (International Development Centre, Open University, 2007).

Souveraineté postcoloniale développée dans De la postcolonie d’Achille Mbembe. De cette Souveraineté
qu’il appelle le « Commandement », I’auteur nous dit qu’elle s’appuie sur le triptyque violence-allocations-
transferts.

e Violence : donc, comme la mise en ceuvre de pratiques liberticides héritées des pratiques
coloniales et des traits les plus despotiques de la tradition ;

e Allocations : cad allocation de ce qui sert a la subsistance, dont les salaires et I'emploi, comme
médium d’obéissance ;

e  Enfin, transferts : comme étiolement a I'infini d’une chaine de transferts et de dépendance (dans
la famille, les syndicats, les entreprises, les confréries, etc.) a cette infrastructure d’allocation.

I11. la colonialité des sciences du développement



a) Colonisatoin

A 1’époque coloniale, le dévnt signifiait la transformation des sociétés africaines en fonction des
besoins, des demandes et des impératifs des régimes coloniaux. Le colonialisme n’a jamais fourni
un modele d’économie nationale forte et articulée ; les économies étaient orientées et le pouvoir
économique de I’E demeurait concentré au portillon, entre le dedans et le dehors. = parle de
« gateskeeper state », un Etat non pas inscrit dans la société mais a I’intersection du territoire
national et du monde extérieur, récoltant des revenus en imposant des taxes sur les biens. Samir
Amin a montré dans ses maints travaux que les économies africaines restent extraverties selon ce
modeéle que continuent de leur exiger les agences préteuses (BM et FMI).

(Ref. Frederick Cooper, Africa since 1940: The Past of the Present (Cambridge: Cambridge
University Press, 2002), 5.)

b) postcolonial

Les idées qui originent les discours sur le dévnt sont issus de la bibliotheque coloniale. Elles
présentent la subjectivité africaine comme en manquement, comme un catalogue de déficits
(écriture, histoire, civilisation, dévnt, démocraie, DH, etc.). Au centre, cet imaginaire demeure la
classification des populations humaines en catégories racialisées : inférieure/sup, primif/civi,
rationnel/irra; trad/mod, développé/ss développé

Or, le développement est un aspect important de la construction nationale. Dans la plupart des cas,
le projet a consisté a vouloir « rattraper » le monde euroaméricain : réalisn de plsrs taches
simultanément ; notamment unfier les diff races et ethnicé ds un récit d’une identité nationale
univoque, le plus souvent par un chef unique se revendiquant la nécessité du parti unique comme
symbole de I’unité national.

Les élites nationalistes ont été formé a réver a la fois d’aspirations africaines et occidentales : ils
ont vu les colons blancs utiliser 1’Etat pour de ’accumulation primitive et autoritarisme pour
¢étouffer les voix dissidentes. Malgré qu’elles n’aient jamais été expose a la démocratie durant le
régime colonial, il était attendu qu’elle s’empare d’elle pour élaborer des gvnt postcoloniaux.

Conclusion

J’aimerais conclure en m’attardant & nouveau a la question qui a guidé mon propos et animé la
discussion d’aujourd’hui : que peut la philosophie africaine? la philosophie africaine, pour quoi
faire ?

Les philosophes africains contemporains ont entrepris une deuxiéme phase de décolonisation a
partir d’une posture qui assume un double axiome :

1) La critique de I’autoritarisme raciste de la bibliothéque coloniale ;

2) Mais également, le refus de la monumentalisation de I’autochtonie, autrement dit, de la reprise
des catégories raciales, de I’étre biologique, méme chargées de positivités, pour se projeter
dans DI’avenir. Plutot, I’avenir est performatif, auto-instituant, 1’identité africaine est en
perpétuelle production par le mouvement de la culture. Parmi ce mouvement, la production de



nouvelles connaissances éclairées par le travail réalisé par les ainés doit figurer en bonne place
des politiques de résistance aux différentes formes de violence du présent.

Comme on demande toujours au philosophe pour qui ce n’est pas nécessairement le travail de
proposer néanmoins des solutions, comme j’ai essayé ici de me situer sur le plan de I’épistémologie,
j’aimerais terminer en évoquant trés rapidement les deux courants qui me semblent étre les plus
porteurs actuellement d’un véritable potentiel émancipatoire :

e QOdera Oruka parle d’un courant herméneutique (Sage Philosophy, 1990) pour désigner

tout un courant de travaux qui s’intéressent aux savoirs endogénes
o les sagesses d’individus peu scolarisés, a 1I’Occidental d’Odera Oruka ;
o lathéorie de la justice susceptible d’étre développéea partir de I’exercice de la

palabre selon Bidima.

o Les apprentissages susceptibles d’étre tirés de 1’usage des langues africaines et du
passage de langue a langue (Savadogo, B.B.Diop, S.B.Diagne, Chike Jeffers), fort
potentiel décolonisateur.

Je conclurai sur cet appel :

Pour I’avenir de I’Afrique, la réforme de la science ne doit pas étre laissée pour compte : il ne
faudrait pas que I’héritage des débats qui ont animé la communauté de penseurs du continent depuis
le tournant des Indépendances fasse lui-méme 1’objet d’une amnésie. Je vous remercie de votre
bienveillante attention.



