Ceci est le texte de ma conférence ; ne pas citer.

TXT présentation Colloque international Jean-Marc Ela

Kasereka Kavwahirehi, « Une herméneutique du monde d’en bas »

Par Delphine Abadie,
UCC, Kinshasa le 3 juin 2019

Présentations et remerciements

Introduction

Lorsque vendredi dernier j’ai donné cours sur la critique postcoloniale d’Achille Mbembe, certains
ont reproché a la théorisation qu’il élabore sur I’ « afropolitanisme » - comme poétique et esthétique
de « I’ Afrique qui vient » - d’étre tellement abstraite et détachée des préoccupations de la moyenne
des habitants du continent qu’elle témoignait d’un détachement certain, voire de classisme, a
s’¢éloigner autant du terrain ou se noue et dénoue le quotidien des Africaines et Africains ordinaires.

Je suis d’accord avec ce jugement et j’aimerais dans cette présentation lui opposer une méthode
que développe le philosophe congolais Kasereka Kavwahirehi — d’ailleurs mon collégue de 1’U.
d’Ottawa - dans son dernier ouvrage Y’en a marre! Philosophie et espoir social en Afrique (2018).
J’en profite pour remercier les organisateurs d’avoir accepté ma proposition de traiter de la
philosophie de cet auteur dont j’estime qu’il est, des deux, le véritable héritier philosophique de
Jean-Marc Ela - cad beaucoup plus qu’Achille Mbembe qui s’en réclame.

Dans cette présentation, je m’attarderai d’abord a 1) la parenté entre la démarche des deux auteurs,
Jean-Marc Ela et Kasereka Kavwahirehi ; puis, aux 2) partis pris théoriques de sa méthode. Je
m’’intéresserai enfin 3) a quelques exemples de ce que Kavwahirehi reconnait comme les traces
d’un monde possible que réve les masses, lequel doit étre pris comme point de départ d’une
philosophie critique de la résistance.

|. Jean-Marc Ela et Kasereka Kavwahirehi : une herméneutique du monde d’en
bas.

Avec des titres comme L Afrique des Villages (1982), « Les ripostes paysannes a la crise » (1990),
« L’irruption des pauvres » (1994) ou les « Les défis du « monde d’en bas » » (1998), Jean-Marc
Ela élabore une sociologie des groupes marginalisés constitués de petites gens : de paysans, de
jeunes, de femmes, de débrouillards, de bricoleurs, etc. Ses prises de position théologique
témoignent également de sa détermination a repenser 1’Eglise comme lieu d’ouverture, d’ancrage,



d’accueil de la masse des Africaines et Africains en quéte de liberté et de justice. De la la nécessité,
par exemple, de /’inculturation afin d’enraciner le message chrétien dans les réalités africaines
d’aujourd’hui ; afin de tendre ’oreille et de se faire dialogue avec ce qui préoccupe les opprimés.
Pour cela, I’Eglise doit apprendre a s’adresser a eux sans les juger prématurément et en se
médiatisant a travers les symboles, les significations, les codes sociaux dans lesquels les croyants
se reconnaissent.

Kasereka Kavwahirehi — d’ailleurs ancien séminariste jésuite — exige de la philosophie ce que Ela
requiert de I’Eglise. Animé de toute évidence par I’idéal moral voire chrétien de I’amour du monde,
Kavwabhirehi 1) recherche des instruments épistémiques susceptibles d’accompagner la poursuite
qu’opére les gens ordinaires des idéaux de la liberté, de la justice, de 1’équité et de I’amour. Mais
il le fait 2) a partir d’un diagnostic préalable du monde social tel qu’il est, cad dans toute sa
« saleté » et ses contradictions.

Comme toute démarche en philosophie sociale, sa démarche se déploie donc en deux temps : 1) le
temps du diagnostic ; 2) et celui de 1’élaboration théorique.

Dans son Y en a marre!, il développe une herméneutique philosophique qui intime a la philosophie
de se redéfinir en s’emparant de la responsabilité d’accompagner les luttes émancipatoires. En
cherchant les signes et les ressources du changement a poindre dans ce « monde d’en-bas », celui
de la quotidienneté, des jeunes, des paysans, des exclus de la vie politique ou ceux que le pouvoir
exile de la vie tout court.

[I. Question de méthode ?

« C’est lorsque se développera (...) une réflexion critique qui donne droit de cité aux voix
discordantes, aux « discours le plus souvent disqualifiés, exclus de l’espace des discours légitimes
dans la mesure méme ou ils sont portés par ceux qui subissent les effets des dominations (...) » et
qui ont, par conséquent, le plus interét a la transformation sociale et politique, qu’une pensée
vivante de la démocratie, en tant qu’expérience d’émancipation en contexte africain et d’ouverture
d’un futur plus riche, pourra émerger. » (72

A la question « que peut la philosophie? », Kavwahirehi répond qu’elle doit réouvrir le temps,
I’avenir et s’installer dans la perspective de 1’action sociale. Plutét que de s’attarder a la seule
théorisation du politique, aux institutions et leur fidélité au passé, Kavwabhirehi plaide pour une
philosophie qui célébre ['union de la théorie et de la pratique et prend au sérieux 1’examen des
conditions réelles de la vie sociale : c’est 1a ou se manifestent, nous dit-il, les élans utopiques qui
doivent servir de ressources pour théoriser le changement. La nouvelle priorité de la philosophie
exigerait donc d’elle qu’elle redescende de 1a ou elle s’est hissée pour revenir a [’ordinaire.

La philosophie doit se défaire de ces objets traditionnels et s’intéresser en priorité a des themes
moins nobles comme la violence ou le conflit comme mode de gouvernementalité et de rapport a
I’autre ; a la banalisation de la vie au profit d’une culture de la mort ; au mépris de classes ; a
I’hyperinflation du langage de la grace qui entrave la transformation sociale en le soustrayant du
monde terrestre, etc.

Kavwabhirehi recourt & Ernst Bloch et son « herméneutique utopique » qui s’attache a déchiffrer
dans toute les formes culturelles (savantes et populaires) le sens ou la pré-semblance de I’espérance



derriére la semblance du nihilisme. Kavwahirehi souligne que toute réalité sociale suppose un
« paysage du désir » qui est I’'image, méme purement négative, d’une réalité différente, soit celle
d’utopie. La philosophie doit étre attentive a cette dialectique entre négativité et utopie et doit
s’intéresser aux sujets que la raison conventionnelle abandonne comme non-rationnel, comme
passion, comme futilité, comme déchet, comme folie.

lll. Les signes d’un monde qui vient

Pour ce faire, la matiere brute de la philosophie doit changer de camp et cesser de dédaigner
I’interdisciplinarité, s’attarder aux créations artistiques - les arts plastiques, la peinture, la sculpture,
I’architecture, la musique, la danse, le roman, etc. — mais aussi aux témoignages religieux, aux
performances corporelles, aux marches de protestations, aux greves, etc.

Les lieux d’application de cette herméneutique du monde d’en bas sont 1’espace public, les lieux
de funérailles des sans-parts, les églises, les cités populaires, les réseaux sociaux etc. Déchiffrer ce
qui se joue dans ces espaces permet de mieux comprendre les processus de refondation de
I’imaginaire et de la mémoire. En entreprenant de remédier par eux-mémes a leurs souffrances, ce
monde d’en-bas témoigne de toute sa puissance d’agir.

Prenant comme sujet matriciel de la démocratie la catégorie des exclus, Kavwahirehi martele
I’importance d’une herméneutique de leurs aspirations fondamentales. « En cela, [’exclu, le sans
part, lindigent, celui que !’ordre actuel des choses fait passer pour un déchet humain, une vie
superflue, qu’on peut faire disparaitre sans que personne n’en souffre, enterrer sans parole ni
deuil, est, paradoxalement, porteur d utopie » (74)

Il nous propose quelques exemples de ces germes d’utopie :

o L’effervescence des associations de défense des droits humains ;

e Les meres prétes a tous les sacrifices pour une vie meilleure pour leurs enfants ;

e Lajeunesse qui s’approprie différentes formes d’expression (le rap, le reggae, les TIC, le
slam) pour dire leur refus du statu quo ;

e Des événements, comme I’organisation citoyenne d’élections dans la ville de Beni, malgré
sa mise a I’écart par I’ancien régime du processus d’alternance;

o les veuves et les épouses des militaires qui, pour réclamer le solde impayé de leurs époux
au front, manifestent nues ou presque sur la voie publique dans les rues de la méme ville
en 2013.

e Les mouvements citoyens qui promeuvent un type de citoyenneté différente, profondément
marquée par un sens accru de leur responsabilité : comme Y en a marre au Sénégal ; Balai
Citoyen au Burkina ; Filimbi et la Lucha en RDC ; Generation Change au Cameroun ;

Tous ces signes sont des modalités de résistance, de revendication a un ordre ou toute contestation
est réprimée. La vulnérabilité devient un outil de contestation sociale, une ressource a mobiliser
contre un autre type d’indécence — celle du pouvoir établi. « On voit alors pourquoi des
mouvements comme Filimbi ou la Lucha sont traqués par les agents du statu quo. (...) La répression
exercée par ces forces est méme une confirmation de ce que sentent ces jeunes activistes (...) lls
sont les témoins de la nouvelle société qui est en train de naitre » (84).



Je vais maintenant conclure.

Dans son Y en a marre! Philosophie et espoir social en Afrique, Kasereka Kavwahirehi s’efforce
de montrer que déja, d’autres langages émergent, que des narrations alternatives s’élaborent,
qu’elles s’efforcent de nommer, de dévoiler I’insupportable, les interdits, I’autre visage d’un monde
ou le verbe est monopolisé par les puissants. Ces langages de ceux qu’on n’écoute guére, non
seulement dévoilent des tragédies individuelles et collectives, mais posent également une nouvelle
imagination politique d’un vivre-ensemble appuyé sur un récit qui differe de celui que célébrent,
de maniere hégémonique, les oligarches.

Ainsi, Kavwahirehi indique que, loin d’étre passives et fatalistes, les jeunesses africaines
multiplient dans le quotidien les signes annonciateurs d’une « Afrique qui vient ». La tache de la
philosophie doit consister d’abord

1) a déchiffrer cette rumeur, le bruit, la musique produite et écoutée dans les quartiers peu
fréquentables et

2) y entendre ce que ces manifestations disent en creux, leur surplus de validité normative,
d’aspirations a une vie meilleure, la percée d’une énergie transformative, d’une esthétique
de I’'insoumission ;

3) accompagner ces luttes de nouveaux outils heuristiques et critiques.

En cela, la philosophie accompagner ce mouvement qui lui préexiste et « faire que le possible
marche en avant du réel, I’éclaire et le tire »...



